
1

STEPHEN CHAMBERS R.A.
Özge Yılmaz, İstanbul'da 
yakaladığımız Londra 
Kraliyet Sanat Akademisi 
üyesi baskı ve yağlı boya 
ustasıyla üretimini konuştu

ATATÜRK KÜLTÜR 
MERKEZİ
Orhan Esen AKM'nin 
dünü ve bugünü 
hakkında kapsamlı bir 
dosya hazırladı

AK-SAYANLAR
Çınar Eslek’in hazırladığı 
farklı disiplinleri 
birleştiren dosyada 
bu sayı Cem Akaş ve 
Orhan Cem Çetin var

İSTANBUL DİSTOPYASI
Hasan Cömert 
dosyasının üçüncü 
bölümünde Taksim ve 
Tarlabaşı semtlerinin 
dönüşümüne odaklanıyor

İK
İ A

YD
A 

Bİ
R 

YA
YI

M
LA

N
IR

, P
AR

A 
İL

E 
SA

T
IL

M
AZ

, T
EM

M
U

Z
-A

Ğ
U

ST
O

S 
20

18
, S

AY
I:

 4
6,

 Y
IL

: 9
, S

T
EP

H
EN

 C
H

AM
BE

RS
, F

OT
O

Ğ
RA

F:
 E

Lİ
F 

K
AH

VE
C

İ



              Portugieser Yacht Club Chronograph. Ref. 3905: Virtually no 

other form of sport bonds us so closely with nature and technology as sailing. 

Gliding over the waves on a sailboat, you experience the elements full on. 

You need to read the wind correctly to make the r ight manoeuvres. 

For Portuguese seafarers like Ferdinand Magellan and Vasco da Gama, 

sailing ships were the key to the discovery of hitherto unknown sea routes 

and whole new worlds. For the explorers and discoverers of our era, 

sailing is simply the most stylish way to travel on water. The fact that 

individualists like these are equally uncompromising when it comes to their 

choice of wristwatch goes without saying. The Portugieser Yacht Club 

Chronograph in 18-carat red gold has a stunning, iconic design that combines 

elegance with sportiness. And because this watch captures the ethos of the 

Portuguese mariners of old, it succeeds in creating something extraordinary: 

namely, a connection between the explorers and discoverers of today with 

kindred spirits of a bygone age. 

ENGINEERED FOR MEN  
WHO CONQUER THE ELEMENTS. 



Edito

Merve Akar Akgün

ART UNLIMITED TEMMUZ 2011 SAYISININ KAPAK GÖRSELİ

Art Unlimited'in eski sayıları, geleceğe dair yeni kararlar alırken destek vermeyi hiç bırakmıyor. Bugün 
kapakta Kraliyet Sanat Akademisi üyelerinden Stephen Chambers'ı kendi çektiğimiz bir karede sun-
manın gururunu duyarak, yedi sene önce yine bir Temmuz sayısı için kapağa taşıdığımız Avusturalyalı 
sanatçı Patricia Piccinini'nin Balasana isimli heykelinden hareketle önümüzde uzanmış duran yaz için 
bir niyet yazmak ihtiyacını hissettim. 

Piccinini'nin heykelinde görülen kız çocuğu ve üzerinde ters şekilde yatan tavşan, kasları daha iyi es-
netmek için iki kişinin beraber yapabildiği Balasana duruşundalar. Bu yaz bu duruşu hayatınıza sokun. 
Sevdiklerinizle birbirinize yaklaşın. Sonra da herkese yaklaşın; sevmediklerinize de, istemediklerinize 
de... Bütün insanlar size ayna olsun. 

Çünkü umut "insan" olmak.
Maserati Levante Dizel. Başlangıç Fiyatı 205.680 Euro

M
ot

or
: V

6 
60

° 
29

87
 c

c 
- 

M
ak

si
m

um
 G

üç
: 2

75
 H

P@
40

00
 d

/d
 -

 M
ak

si
m

um
 T

or
k:

 6
00

 N
m

@
20

00
-2

60
0 

d/
d 

- 
M

ak
si

m
um

 H
ız

: 2
30

 k
m

/h
-0

-1
00

 k
m

/s
 H

ız
la

nm
a:

 6
,9

 s
n.

Ya
kı

t 
Tü

ke
tim

i (
K

ar
m

a)
: 7

,2
 l/

10
0 

km
 -

 C
O

2 
Em

is
yo

nl
ar

ı (
K

ar
m

a)
: 1

89
 g

/k
m

 -
 İl

an
da

 g
ös

te
ril

en
 a

ra
çl

ar
 b

el
irt

ile
n 

öz
el

lik
le

rd
en

 f
ar

kl
ılı

k 
gö

st
er

eb
ili

r.
Suv’ların Maserati’si

Fer Mas OTO TİC. A.Ş.
Kuruçeşme Cad. No: 29 Kuruçeşme/İstanbul 
Tel: 0212 263 30 01

Birmot Ankara
Söğütözü Mah. Söğütözü Cad. No: 2 Koç Kuleleri, C Blok, 
No: 8-9  Çankaya/Ankara Tel: (0312) 220 55 02

Birmot Antalya
Altınova Sinan Mah. Serik Cad. No:301 07170 
Kepez/Antalya Tel: (0242) 225 18 18 

Mengerler Bursa
Ovaakça Santral Mah. Istanbul Cad. No: 644
Osmangazi-Bursa Tel: (0224) 261 11 14 

www.maserati.com.tr

MaseratiLevante_ART(29,7x42cm).indd   1 21/05/2018   11:10



12

28

31

34

38

46

20

56

62

Haberler

Universal Everything
Liana Kuyumcuyan

Devamlılık hatası
Evrim Altuğ

Ömer Pekin
Liana Kuyumcuyan

İntihâl mi? Hâl mi?
Merve Akar Akgün

Perdeli natürmort 
Ahmet Ergenç

Rastlantı ve 
zorunluluk
Ulya Soley

Sanata destek verir
-miş gibi yapmak
Gökcan Demirkazık

Haydarpaşa İngiliz 
Mezarlığı
Sami Kısaoğlu

Mardin Bienali
Evrim Altuğ

Ak-sayanlar
Çınar Eslek

Huo soruyor:
Irmak Canevi
Neslihan Başer
Merve Denizci
Berkay Tuncay
SENA

Bir distopya olarak 
İstanbul
Hasan Cömert

Stephen Chambers
Özge Yılmaz

İÇİNDEKİLER

74

79

90

104

22



Genel yayın yönetmeni
Merve Akar Akgün 

merve@unlimitedrag.com

Reklam ve proje direktörü 
Hülya Kızılırmak

hulyakizilirmak@unlimitedrag.com 

Dijital yayın editörü
 Özge Yılmaz

Fotoğraf editörü
Elif Kahveci

Sahne sanatları editörü
Ayşe Draz

Architecture Unlimited 
Sena Altundağ

Design Unlimited 
Ömer Kanıpak

Asistan editör
Liana Kuyumcuyan

Katkıda bulunanlar
Evrim Altuğ, Hasan Cömert, Serdar Darendeliler, Gökcan Demirkazık, 

Ahmet Ergenç, Orhan Esen, Çınar Eslek, Sami Kısaoğlu, Pınar Öğrenci, Ümit 
Özdoğan, Ulya Soley

Tasarım
Vahit Tuna 

İletişim Adres
Meşrutiyet Cad. 67/1 34420 Tepebaşı, Beyoğlu, İstanbul

info@unlimitedrag.com
@unlimited_rag

Baskı
UNİPRİNT Basım Sanayi ve Tic. A.Ş.

Ömerli Mah. Hadımköy-İstanbul Cad. No: 159 Hadımköy, Arnavutköy, İstanbul, Türkiye
0212 798 28 40 

www.apa.com.tr

Yıl: 9 Sayı: 46

İki ayda bir, yılda beş kez yayımlanır. Para ile satılmaz. Bütün yazıların sorumluluğu yazarlarına aittir. Yazı ve fotoğrafların tüm hakları Unlimited’a aittir. İzinsiz alıntı yapılamaz.

Yayın sahibi
Galerist Sanat Galerisi A.Ş. 

Meşrutiyet Cad. 67/1 34420 Tepebaşı,  Beyoğlu, İstanbul

C

M

Y

CM

MY

CY

CMY

K

tepta_artunlimited_ilan_temmuz2018_297x420mm_2.pdf   1   22.06.2018   11:42



ArtArchitecture
Design

Art

Yurtiçi 200 TL
Yurtdışı 300 TL

1 yıllık abonelik (5 sayı) 1 yıllık abonelik (9 sayı)

Yurtiçi 400 TL
Yurtdışı 600 TL

Ödemelerinizi nakit ya da hesaba havale şeklinde yapabilirsiniz.
Hesap No: Garanti Bankası Galatasaray Şubesi TR42-0006-2000-0680-0006-2970-59 Galerist Sanat Galerisi A.Ş.

Havale yaparken UNLIMITED ABONELİK olarak belirtmenizi rica ederiz.
*Kimliklerini ulaştırdıkları takdirde öğrenciler ve öğretim üyelerine %20 indirim uygulanır.

İletişim için: info@unlimitedrag.com
Adres: Meşrutiyet Cad. No: 67 Kat:1 Beyoğlu İstanbul, TR

unlimitedrag.com/subscription

Abone olun,
sanata destek olun.

www.bozluartproject.com

Teşvikiye Caddesi No:45/1   34365  
Nişantaşı / İstanbul / T: (0212) 232 7 232

Burcu Aksoy / Ali Alıfl›r /  ‹lgen Arzık / Server Demirtaş / Sinan Demirtaş / 

Evren Erol / Murat Germen / Tülay ‹çöz / Çağatay Odabaş / Meliha Sözeri / 

Gamze Taşdan / Semih Zeki

MAD 
WORLD

28.06.2018 – 25.08.2018

MAD_WORLD_unlimited_ok_son.indd   1 23.05.2018   11:12



12 HABERLER

Galeri Siyah Beyaz sezonu 
Benden Güçlü isimli karma 
sergiyle kapatıyor

Sergi farklı sanat disiplinlerinden gelen Ozan Bilginer, Aslı Işıksal, Seval Şener, Havva 
Altun ve Funda Susamoğlu’nun işlerini bir araya getiriyor. Yaklaşık iki yıldır birlikte 
zaman geçirerek diyaloğa giren ve görüş paylaşımında buluşan sanatçılar sürecin so-
nucunda Benden Güçlü isimli sergiyi meydana getirdiler. Sergide “benden güçlü” bir 
durum olarak karşımıza çıkıyor. Hazırlıksız yakalandığımız, zihnimizin durakladığı, 
kendimizden ibaret olmayan bir dünyayla çarpıştığımız büütn anların toplamı gibi... 
Havva Altun’un bir geceyi tekrar tekrar resmettiği çoklu düzenlemesi, felaket veya 
mucize beklentimizi imgeliyor. Ozan Bilginer’in etkileşime açık çalışmaları, hareket 
alanına girdiğinizde size sessizce tepki veren, hayat belirtisi gösteren imajlardan olu-
şuyor. Funda Susamoğlu bir kürk üzerinden, “Ölü mü canlı mı?” sorusun bir sahne 
olarak, kil heykeller, yapay deri nesneler ve fotoğraf düzenlemesiyle kurguluyor. Aslı 
Işıksal, resim ve heykel birlikteliğinden oluşan düzenlemesinde, hareketin en uç nok-
tası ile durağanlığı birleştirerek, boşlukta kalma halini irdeliyor. Seval Şener’in ise 
Sabaha kadar isimli düzenlemesinde yarı karanlıkta hassas bir dengede salınan tera-
zi, zihnimizi tekinsiz bir aralıkta asılı tutuyor. Sergi 9 Temmuz'a dek devam ediyor.

Esra Ersen Villa Massimo'ya 
davet edildi

Berlin'de yaşayan sanatçı Esra Ersen Villa Massiomo'nın residency 
programına davet edildi. Salt Ulus (Ankara) Salt Beyoğlu (İstanbul), 
Arter sergileri ve İstanbul, Sao Paulo, Liverpooli Gwanju bienalleri 
gibi pek çok bienalde işlerini gördüğümüz Ersen on ay boyunca 
kısaca Villa Massimo olarak geçen Deutsche Akademie Rom Villa 
Massimo'da olacak. 1910 yılında Roma'da kurulmuş olan Alman 
kültür enstitüsü Villa Massimo programını kariyerinin ortasına 
gelen sanatçı, mimar, kompozitör ve yazarlara açıyor. 
www.esraersen.de

Sibel Horada ve Buket Savcı: 
İki pozisyon

Kunstverein Ludwigsburg, Sibel Horada ve Buket Savcı’nın işlerine 
ev sahipliği yapıyor. İki sanatçı, Kunstverein Ludwigsburg’ta ilk kez 
buluşuyor. İki Pozisyon isimli sergi, sanatçıların sadece farklı yaşam 
çizgilerini değil; aynı zamanda farklı sanatsal tavırlarını da ifade 
ediyor. Buket Savcı çalışmalarında saf sevinç ve mutluluk anlarını 
yakalamaya çalışarak kendisini seyircinin yerine koyarak bu haz 
anlarını; Sibel Horada ise yıkımın fiziksel ve metaforik alanları ile, 
baskı ve sessizliğin tezahürlerini inceliyor. Sergi 5 Temmuz 2018 
tarihine kadar devam edecek.

NO STORY

17.07-
31.08.2018

Art On İstanbul
Meşrutiyet Caddesi, Oteller Sokak, Hanif Binası, No: 1A
Tepebaşı, Beyoğlu 34430 İstanbul
T  +90 212 259 15 43 
www.artonistanbul.com

Salı-Cumartesi 10.00 - 19.00
Tuesday-Saturday 10 am - 7 pm

AHMET ÇERKEZ
ALİ ELMACI
BURCU ERDEN
OLCAY KUŞ
ERMAN ÖZBAŞARAN 
EVREN SUNGUR
MİTHAT ŞEN
OZAN TÜRKKAN
OLGU ÜLKENCİLER

artunlimited.indd   1 26.06.2018   16:01



14 HABERLER

İstanbul ve Vancouver'dan yerel 
sanat ortak bir projede birleşiyor:
UYUŞMA TEMELİ

Common Ground | Uyuşma Temeli, iki bağımsız sanat inisiyatifi, İstanbul’dan halka 
sanat projesi ile Vancouver’dan ARTS ASSEMBLY tarafından geliştirilmiş m-est.org 
işbirliği ile yapılan çok yıllı bir kültürel ve küratöryal değişim projesi. İki yıla yayılan 
projenin ilk aşamasında ARTS ASSEMBLY İstanbul’da, ikinci aşamasında ise halka 
sanat projesi Vancouver'da yaşayan yerel sanatçılarla işbirliği yaparak yaklaşık iki hafta 
süren programlar hazırlamaktalar. Projenin ilk ayağı Ağustos 2018’de İstanbul’da, 
ikinci ayağı Haziran 2019’da Vancouver’da gerçekleşmektedir. Proje İstanbul ve 
Vancouver’iın coğrafi sınırlarını aşan bir yaygınlıkta dillendirilen ortak sosyal ilgi-
lere odaklanır. Proje, fiziksel alanda varoluş ve prekarite ile kendini ifade etmenin 
sınırlanışı ve bireysel kimlik olarak iki ayrı bölümden oluşur.
Caferağa'da yer alan halka sanat projesi 18 Ağustos'a dek devam edecek olan TUTMA 
| HOLD Merve Ünsal ve Lara Ögel’le iki haftaya yayılan bir dizi programın proje 
başlığı. Sanatçılar meskun mekan ve yer tutmanın toplum ve kültürel üretimle ilişkisi 
kavramlarını ele aldıkları bir iş üretmektedirler. Sergi ve bağlantılı okuma grupları
halka sanat projesi ev sahipliğinde gerçekleşecektir.

Doğanın ölümü mercek altına 
alınırsa...

Pg Art Gallery 20 Haziran'a dek Tel-Aviv'de yaşayan sanatçı Elsa 
Ers’in Yokluğunda adlı ikinci kişisel sergisine ev sahipliği yapıyor. 
Kültürel kimlik, aidiyet, yer değiştirme gibi konuları esas alan 
karışık teknikte ürettiği resimleri ve kolajlarıyla tanınan Ers, bu 
sergisinde ölü doğayı ya da doğanın ölümünü mercek altına aldığı 
akrilik tualleriyle izleyici karşısına çıkıyor. Yokluğunda, yalnızca 
güzel görünmesi ve hoşa gitmesi için tasarlanmış ama yaşamdan 
tamamen yoksun, doğanın olmadığı bir yabanıl hayvanlar sergisi 
olarak görülebilir.

Mixer sessions III farklı branşlardan 
26 adayı bir araya getirdi

Kurulduğu günden beri genç sanatçılara çalışmalarını göstere-
bilecekleri bir alan açmayı ve sanatı herkese ulaştırmayı hedef 
olarak seçen Mixer, sanat eğitimi veren fakültelerin son sınıf, 
yüksek lisans ve doktora öğrencilerine açık çağrı ile düzenlediği 
Mixer Sessions sergi serisi bu yıl 4 Ağustos'a dek Mixer'de görüle-
bilecek. Yapılan başvurular arasından yapılan seçkide, eserlerin 
genel konularını mekan, parça/bütün, birey, kimlik, yalnızlık, 
bellek gibi kavramlar oluşturuyor. Ülke genelinden ve farklı 
branşlarda eğitim almış adaylar arasından 26 kişi seçildi. 

CODE ART FAIR
August 30 – September 2, 2018

Bella Center / Copenhagen 

CAN AYTEKİN

ÖMER PEKİN

SERCAN APAYDIN

GÖKHAN BALKAN

VERSUS ART PROJECT

Versus Art Project , Danimarka’ nın Kopenhag kentinde 30 Ağustos ile 2 Eylül tarihlerinde 
 3. kez düzenlenecek olan  uluslararası çağdaş sanat fuarı Code Art Fair’e 

dört yerli sanatçının temsili ile katılacağını duyurmaktan gurur duyar.

Kuloğlu Mahallesi , Gazeteci Erol Dernek Sokak No:11/3 Hanif Han Beyoğlu İstanbul 
tel :+90 212 258 14 14  

www.versusartproject.com  / e-mail: info@versus artproject.com



İnsanın kendi yansımasına olan tutkusu çok eski 
zamanlara, antik Yunan mitlerine kadar gider. Hem 
tarihsel, hem de politik olarak yansımaya dayanan 
Batı sanatı bu tutkuyu pek çok defa ispatlamıştır. 
Yansıma, var olan mimetik işlevle özdeşleşmeye 
teşvik ederken başka alanların kırılgan nitelikleri, 
sanatçıların perspektif üzerinde oynayabilmelerine 
olanak vermiştir. Böylece sanatın süregelen olgu 
sunumuna karşı çıkan süreç umulmadık biçimde 
kıstırılmıştır. Aynanın kullanımına ve önemine 
dair düşünce, öncelikle görünürlük, bakış açısı ve 
cinsiyet yani aynadaki paradoksları en canlı şekil-
de gösteren anlar ve türler üzerinde belirlemek için 
sembol ve nesnelerden faydalanmaktadır.

Çağdaş sanat yapıtlarında da kullanılan ayna bu 
defa bir iletişim aracını temsilen bir üretim mater-
yali olarak karşımıza çıkmaktadır. Ayna ve yansıma 
betimlemelerinin resmedilmesinden sonra aynanın 
malzeme olarak sanata girmesi modernleşmeyle baş-
layan zamanlarda resmin temsil alanı ve içinde yer 
alan imaj arasında yaratılan mesafede izleyicinin ko-
numlanması bu mesafenin içerik ve anlamı üzerinde 
bir sorgulamayı olağan kılmaktadır. Bu aynanın ne-
reye tutulduğu kadar türü de dönemden döneme de-
ğişir. Çünkü aslında ayna, sırtı sırlanmış bir camdır 
ve çeşitleri vardır. Odağına, yüzeyine göre gösterdiği 
ile gördüğü arasına mesafe girer, görüntü bozulur. 
Ama sanat da aslında bir deformasyon değil midir?

Teknolojik gerçekliğin yumuşadığı, farkların bu-
lanıklaştığı bir düzende düşününce diyebiliriz ki 
empresyonistlerin aynası ya buğuludur ya da buzlu. 
Şair Haşim, "hayatın renklerini ve şekillerini hayal 
havuzunun hafif esintili sularında seyretmeye ta-
hammül edebilir." Ancak o zaman dünyanın bitki-
leri ve taşları ona renkli, munis birer hayal suretinde 
görünebilirler. Haşim'in havuzunun yanı başında 
Tanpınar'ın buğulu camı bulunur. Modernizme 
gelince... İki dünya savaşı sonrasında yaşanan bu-
nalım ortamında var olma gayretinde olan her şey 
gibi sanatçının gerçeklik algısı da hasar almıştır, 
bütünlük duygusu kaybolmuş tur ve  aynası boydan 
boya çatlamıştır. 

Ayna ayna
söyle bana

 JEPPE HEIN, ROTATING MIRROR OBJECT II, 2013

Kusursuz aynadaki görüntü tamamen gerçek değildir 
ama gerçeğin bir habercisidir. Aslında belki de değeri 
gölge oluşundan kaynaklanır. Ayna, güzellik duygusunun 
farklı şekillerde "yansımalarına" öncülük ederek, belki 
de ilk sanat eserinin ortaya çıkması sırasında sanatçılara 
rehberlik etmiştir. Sanatçının aynayı en başta nereye tut-
tuğu önemlidir. Yani yüze tutulan ayna aslında sırtımız 
dönük olduğu için göremediğimiz yerlerin görüntüsünü 
de mi yansıtmaktadır? Yani bize bilmediklerimizi mi gös-
termektedir? Yoksa aynanın içinde görüntü çoğalarak bize 
haber mi getirmektedir? Tarkovsky'nin 1972 yapımı filmi 
"Ayna"da izleyicinin sürekli hissettiği gibi: "Bu yüzleşmek 
için ne kadar beklememiz gerekiyor?"

Duyarlı bir gözden değerlendirecek olursak ayna ilk ör-
neklerinden bu yana, insanın merak duygusunu doyuran 
bir objedir. Araştırmacılar için sırları üzerine kafa yorulan 
alanlardan biridir. Perspektif doğrultusunda kullanılması 
ise mimariden, sanatın başka yönlerine kadar geniş bir 
skalada insanın yolunu açmış ve gözünü doğru yerlere 
odaklandırmıştır. Bu araştırmacılar aynanın gelişimine 
büyük katkılar vermişlerdir. Aynanın insanoğlunun gün-
lük yaşamına girmesi ve vazgeçilmezi olmasından sonra, 
üretim teknikleri gelişmiş ve kullanım alanları sürekli fark-
lılaşmıştır. Aynanın gelişim yolculuğu da Rönesans’ın ve 
sanayi devriminin devinimi içinde ilerlemiştir ve bugün 
mimariden sanata ve tasarıma sınırsız alanda karşımıza 
çıkmaktadır.

(SOLDAN SAĞA; YUKARIDAN AŞAĞI) İSMET DOĞAN, LACK SERİSİ, KIRIK AYNA, 2013 / SARKİS, RUJLU BISMARCK, 2017 / DOUG AITKEN, NOW, 1968

katkılarıyla hazırlanmıştır



C

M

Y

CM

MY

CY

CMY

K

FLOTAL_E_ZURAFA_ILAN_ARTUNLIMITED_420x297mm.pdf   1   21/06/2018   16:09



20 21

Universal 
everything

Eylül ayında Borusan Contemporary’de Universal 
Everything’in Fluid Bodies isimli sergisi gerçekleşecek. 

Serginin küratörlüğünü film ve medya küratörü Conrad 
Bodman ve Universal Everything’in kreatif direktörü 
Matt Pyke üstleniyor. Sergide Universal Everything’in 

insan formu odaklı işlerinin görülebileceği gibi, ilk defa 
görülebilecek bir kaç tane yeni işi de sergilenecek. Fluid 

Bodies sergisinde bizi neler beklediği üzerine ve Universal 
Everything’in işleri üzerine Matt Pyke ile konuştuk

Eylül ayında Borusan Contemporary’de bizi 
nasıl bir sergi bekliyor?
Sergi, Universal Everything’in hem yeni hem de 
hali hazırda var olan işlerini içeriyor. Ancak bu 
sergide daha gelişmiş görsel efekt teknolojileri 
kullanarak yeni elde ettiğimiz hareketli görün-
tüler kullanılacak. İşler, daha geniş formatta 
projeksiyonlar, izleyiciyi içine alan mekanlar 
ve interaktif ekranlarda gösterilecek. Bu işler 
bizim asıl ilgimiz olan soyut ve figüratif olan 
arasındaki gerilimi yansıtıyorlar. Bunu bir 
ruhun soyut formlarla ortaya çıkması, onlar 
sayesinde şekillenmesi ve hareket etmesi olarak 
da açıklayabiliriz.
Sergilenecek olan işler Borusan 
Contemporary binasının, yani Perili Köşk’ün 
mimari özelliklerini kullanacak mı?
Perili Köşk gerçekten çok güzel bir bina, 
zannedersem İngiliz tuğlalarından inşa edilmiş, 
ancak biz sadece Borusan’ın iç mekanını kul-
lanmaya odaklandık. Yani binanın mimarisiyle 
alakalı ayrı bir çalışmamız olmayacak.
Serginin bolca interaktif, yani etkileşim-
li öğeler barındıracağını öngörüyoruz. 
Sergilenecek işler yalnızca videolardan mı 
oluşuyor yoksa karşımıza üç boyutlu işler 
veya farklı medyumlar çıkacak mı?
İşlerimizi ekranlarda gösterilecek şekilde 
kurguladık. Bu videoları geniş formatlarda 
sergilemeyi tercih ediyoruz, bu sayede figürleri-
miz izleyicilerle aynı boyutta algılanabilecekler. 
Bazı işlerimizde çoklu ekranlar da kullanacağız, 
bu da izleyiciyi çevreleyen bir mekan yaratarak 
ona tek bir görüş açısından fazlasını sunmamızı 
sağlayacak. Gelecekte üç boyutlu heykel işleri 
üzerine video yansıtmaları yapma planlarımız 
da var.
Universal Everything’in işleri sanat ve ta-
sarımı bir araya getiriyor. Bu iki disiplin 
arasındaki benzerlik veya farklılıkları nasıl 
görüyorsunuz?
Biz kendimizi yaratıcı işbirlikçiler olarak görü-
yoruz. Bir galeri mekanı da olsa, lüks bir marka 
da olsa, her bir iş kendi teknolojik ve insanlık 
hakkındaki optimistik vizyonunumuzu yansıt-
mamız için bir bağlam sunuyor.
Biz sanat ve tasarım arasında bir fark görmüyo-
ruz. Bu iki alan arasında bir çok kesişim noktası 
var. Örneğin önceki sanat gösterilerimizin bir 
çoğu markalar tarafından sermaye edildi, veya 
bir çok marka deneyimi üzerine yaptığımız iş 
müzelerde sergilendi. 
Bizler iki disiplini de aynı dürüstlükle ele 
alıyoruz, ikisi için de aynı derecede araştırma 
yapıyoruz, aynı zahmetlerle prototipler hazır-
lıyoruz ve aynı arzuyla daha önce görülmemişi 
yapmaya çalışıyoruz.

Röportaj: Liana Kuyumcuyan

SERGİ

MATT PYKE (UNIVERSAL EVERYTHING) 
LECTUREINPROGRESS.COM

(YUKARIDAN AŞAĞIYA) - SCREENS OF THE FUTURE, 2016-2017, ÇOK KANALLI VIDEO, 1920X1080 KREATIF 
DIREKTÖRLER: MATT PYKE, MIKE HUGHES, BAŞ YAPIMCI: GREG POVEY, ANIMASYON DIREKTÖRLERI: 
CHRIS PERRY, MATT FRODSHAM, DXMIQ, RITA LOURO, NICOLA GASTALDI, WANG & SÖDERSTRÖM, BEN 
WHITE, JOE STREET, KOUHEI NAKAMA, BORUSAN ÇAĞDAŞ SANAT KOLEKSIYONU 
- WALKING CITY, 2014, TEK KANALLI ANIMASYON VIDESOU, STEREO SES KREATIF DIREKTÖR: MATT PYKE 
ANIMATÖR: CHRIS PERRY, SOUND DESIGNER: SIMON PYKE (FREEFARM) AWARDS: PRIX ARS ELECTRONICA 
GOLDEN NICA (2015) UNIVERSAL EVERYTHING IZNIYLE
- MACHINE LEARNING, 2018, TEK KANALLI VIDEO KREATIF DIREKTÖR: MATT PYKE, ANIMATÖR: JOE 
STREET, SES TASARIMCISI: SIMON PYKE (FREEFARM), BAŞ YAPIMCI: GREG POVEY, HAREKET YAKALAMA: 
AUDIO MOTION, DANSÇI VE KOREOGRAF: DWAYNE-ANTONY SIMMS UNIVERSAL EVERYTHING IZNIYLE



İmgenin 
hayalet avcıları

Yazı: Evrim Altuğ Fotoğraflar: Mustafa Hazneci



24 25

İstiklâl Caddesi'nde Şubat 2016'dan bu yana kapalı 
kaldıktan sonra, yeniden iç inşa sürecine sokulan mimar 
Han Tümertekin imzalı SALT Beyoğlu, kapılarını (iro-
nik bir tesadüfmüşçesine) ziyaretçilere, Aydan Murteza-
oğlu ve Bülent Şangar'ın Devamlılık Hatası'na, hatasıyla, 
sevabıyla açtı. Bu, adını sanatçıların kurum nezdinde 
ortaya koydukları Freudyen bir Lapsus muydu yoksa ku-
rumsal veya küratöryel bir tercih mi, artık onu izleyen-
lerin yargısına bırakmak, en adil olanı. Ancak kurum 
bundan böyle, mutfağı, forumu, okuma odası, Robinson 
Crusoe 389 kitabevi, Açık Arşiv ve atölyeler gibi nice 
alanıyla, Platform Garanti Güncel Sanat Merkezi'nden 
bu yana uzanan 2011 çıkışlı Beyoğlu kimliği 'evrim'inde, 
yeni bir dönemece de girmiş bulunuyor. 

16 Nisan-22 Temmuz 2018 arasında, bir zamanların 
popüler bilim-kurgu filmi üçlemesi Geleceğe Dönüş'ü 
(Back To The Future) anımsatırcasına, Türkiye'nin gele-
cekteki geçmişini, geçmişten bugün ve geleceğe sarkan 
baş ve son yapıtlar refakatinde izlememize olanak ve-
ren bu topyekûn çağdaş sanat teşhiri/diptik-ikili/top-
lumsal eleştiri manzarası, Beyoğlu'nun maruz kaldığı 
ilk "devamlılık hatası" da değildi aslında: "Yenileme ve 

genişletme", "restorasyon ve renovasyon" kelimelerinin 
ürettiği neo-liberal kapitalist şizofrenik kültür endüstri-
sinin hayaleti, zaten Murtezaoğlu ve Şangar'ın (s)imgesel 
uyarıları refakatiyle, tekrar aramıza dönmelerinden çok 
uzun süre önce alenen ortalıktaydı. Adıyla müsemma, 
İstanbul, Taksim semtinin paylaşılmaz, sembolizmden 
Simurg gibi ölüp ölüp dirilen şahdamarında, her ikisi 
de bir bakıma yeniden içinden patlarcasına devasa bir 
sunumla doğan Taksim (Mescidi) Camii'nden, tekrar 
yapılıp yapılmayacağı Türkiye'nin kaderine bırakılmış 
ve şimdilik bir enkaz olarak izlediğimiz Atatürk Kültür 
Merkezi'ne kadar, bölgede 'ne ararsanız' bu Devamlılık 
Hatası'na dahildi aslında. 

Tıpkı SALT Beyoğlu gibi, kendi ömründe yeniden 
dirilen Yapı Kredi Kültür Merkezi'nden, bir zamanla-
rın Borusan Sanat Galerisi, şimdilerin işlevi pek nadir 
(eski) Macar Kültür Merkezi'ne ve ne yazık ki içi eylem 
ve yönetim bazında şu ana değin çok da iyi dolduru-
lamayarak kabuklaştırılan mimar Gökhan Avcıoğlu 
imzalı diğer Borusan sanat binasına, oradan kapılarını 
yeniden açan Ada Müzik binası ve bir kültür sanat ve 
hafıza mekânı olarak yine kendi kendisinin dokunsan 

eriyecek 'şekerlik'teki meyveli pasta replikası, yerel yöne-
tim desteğini arkasına almış Mimar Sinan Genim imzalı 
Narmanlı Han ile, artık yerinde yeller esen eski Taksim 
Sanat Galerisi'ne ve elbette, yine bir 'zombi' yapı olarak 
Grand Pera'da kendi kendisinin hayaline mahkûm edi-
len üç boyutlu "Emek Sineması" suretine dek, tüm reka-
betçi kültürel ani iklim değişikliği emareleri, kepçe ve 
dozerinden geleni, ardına koymamaktaydı. 

Keza Bülent Şangar, bu yapılar ve temsil ettikleri öze-
linde bireyin elde ettiği iktidar ve maruz kaldığı kur-
banlık halini, Taksim Atatürk Anıtı/maksem bölgesinde 
ürettiği ve Ali Akay'ın deyimi ile Nazmi Ziya tuvaline 
gönderme yapmış yapıtlarına doğrudan veya dolaylı ola-
rak konu etmiş bir kişilikti. Şangar'ın yapıtları, birer ka-
musal alandı, onun atölyesi, yapı söküme uğrattığı kendi 
belleği ve biriktirip geri dönüştürdüğü, maruz kaldığı 
nice sivil ve resmî imge/simgeydi ve sanatçı, o kamusal 
alanda birey olabilmenin getirdiği aşırı yük ve yüküm-
lülükleri estetize ederek, yıllardır sorunsallaştırıyordu. 
Bu yönüyle sanatçının babası tarafından yine Taksim 
Meydanı'nda kurban edilişini simgeleyen işini de bu ser-
gide görmek, günümüz konjonktüründe hayli önemli bir 

(SAYFA 22-23) BÜLENT ŞANGAR, İSIMSIZ (KATLIAM), 1997, SALT BEYOĞLU'NUN IZNIYLE
(YUKARI)  BÜLENT ŞANGAR, KURBAN BAYRAMI, 1997-1999

SERGİ

Aydan Murtezaoğlu ve Bülent Şangar'ın imgedeki aslı 
ve suretin hayaletini kovaladıkları yaklaşık 30 yıllık 
üretim ve paylaşım hikâyeleri, iki yıl aradan sonra 
kılık değiştirerek Devamlılık Hatası ve sevabıyla geri 
dönen SALT Beyoğlu'nda. 18 Temmuz'a değin izlenen, 
ancak sanatçıları tanıyanlar adına bir çok tarihsel 
işi de gözlerin aradığı sergi, Türkiye'nin gelecekteki 
geçmişini, geçmişten bugüne ve geleceğe sarkan baş ve 
son yapıtlar refakatinde izlememize olanak sağlıyor

fırsat olabilirdi. Neyse ki bu eser halen, Yapı Kredi Yayın-
cılık etiketli, Ali Akay'ın yazdığı Bülent Şangar kitabın-
da belgelenmiş durumda. Bilindiği gibi ikilinin hikâyesi, 
Erden Kosova ile Akay'ın ayrı ayrı yazdığı kitapları sunan 
René Block'un katkılarıyla günümüze ulaşabilmişti. İşte 
SALT Beyoğlu'ndaki Murtezaoğlu ve Şangar imzalı işler 
de, Türkiye'nin yeniden baskın bir seçim süreci eşiğine 
getirildiği şu günlerde, tekrar önümüze konuldu. Kuşku-
suz, bu yeni nesil izleyici ve sanat profesyonelleri adına son 
derece önemli bir fırsat olarak, kayıtlardaki yerini aldı.  

Koruma ve kollama adına, mucit/sanatçı İlhan Ko-
man'ın (keşke denize bakası) Akdeniz heykelinin Gala-
tasaray 'meydan'ına dalgın ve çaresiz haliyle, devasa bir 
cam vitrinde biblolaştırıldığı bir ortamda, Murtezaoğlu ve 
Şangar'ın, 1990'lardan bugüne 'bitmemiş birer dava dos-
yası' gibi açılan işleri, SALT Beyoğlu katlarında bir nevî 
imgesel Juke Box (metelikle çalışır şarkı kasası) gibi çalış-
tırılmıştı ve bu hemen hemen tümü sessiz yeni parçalar, 
İstiklâl Caddesi'nin unutkanlıkla beslenen sözde hafıza-
sıyla aşık atıyor, olup bitene tüm kara m/izahıyla Juke/
cuk oturuyordu. 

Misal, sergi ve mekânın 'Forum' olarak nitelenen 

girişindeki İşsiz İşçiler-Sana Yeni Bir İş Buldum isimli 
performans, İstiklâl Caddesi'nin görünüşte temsil ettiği 
kültür endüstrisinin heye/cansız bedenleri olan kimi dip-
lomalı, 'beyaz yakalı' ve işsiz bireyleri, üzerlerinde kimi 
slogan ve mesajların yer aldığı popüler/cırtlak renkli ti-
şörtlere bitimsiz bir mimarî sunumda (sonsuzluk / yatay 
sekiz işareti) refakat etmek üzere konuşlandırmıştı. Bu 
isimsiz özveri ve cana yakınlık, SALT'ın sadece isimle-
riyle bezeli ama değişken yazı karakterli tasmalar takan 
kadrolu çalışanlarını da düşününce, sanatçıların 'kurum 
kültürü'ne getirdiği sinik bir özeleştiri olarak da okuna-
bilirdi pekalâ. Çünkü bu çalışanların kimlikleri yoktu. 
Geçici, kadrosuz kültür işçileriydi onlar. Bu arada üçüncü 
kez izleyici ile buluşan ilgili eser, daha önce de 2009'da 
-bugün yine kapanmış bulunan- René Block imzalı TA-
NAS Berlin'de yer almış, sonrasında, Uluslararası İstanbul 
Bienali'nde de izlenmişti.

Bedene giyilmeyi bekler bu eleştirel/semantik/deneysel 
slogan-mesajlar üzerinden her bireyi kamusal alana 'teğel-
lemeye' namzet bu tişörtler, yine İstiklâl Caddesi üzerin-
de, SALT Beyoğlu'na kapı komşusu yakınlığındaki Ter-
kos Çıkmazı'nda satılan ve Avrupa/Batı'ya ithal edildiği 

sırada 'defolu'/kusurlu bulunarak geri kazanılan ve çok 
ucuza satılan 'orijinal' tekstil ürünleri ve çoğunlukla ti-
şörtleri anıştırır bir mesaj yoğunluğu da  ihtiva ediyordu: 
"Kültür Taşıyıcısı," "Tekinsiz Mesafe," "Kılavuz," "yürüyen 
bant-kusursuz üretim-standartsevercilik/kopuk bant-ku-
surluluk-sanatsal üretim" ve "İşsiz İşçi" ile "liyakatli/ehli-
yetli/bizdensizdenci/babadançocuğacı," "yürütücü/katı-
lımcı/gönüllü/asistan/stajyer/kursiyer" gibi bu ifadelerin 
yanı başında ise, SALT Beyoğlu girişindeki devasa insan 
şerit-deseni, bir tür görsel nabız çıktısıydı sanki; İstiklâl 
Caddesi özelinde, sanatçı ikilinin çektiği bir sosyal İstan-
bul panoramasıydı bu ve dikkatle bakıldığında, sanatçılar 
da bu kalabalığın içinde, tüm 'pasif 'likleriyle, bir zaman-
ların gazete bulmacalarında yaşadığımız türden, seçile-
biliyordu. 

Yine, SALT Beyoğlu girişinde bu birey ve tişörtlerden 
de önce, son derece nazik/medenî bir güvenlik kontrolü 
tecrübesine iştirak ettikten sonra, izleyici, ucuz parfüm 
kutu ve kokularına maruz bırakılıyordu. Tıpkı Tak-
sim Elmadağ veya yine İstiklâl Caddesi'nde, çoğunluğu 
Arap kökenli orta sınıf turistlere yönelik satışta olanlar 
gibi, SALT'ta 'sadık izleyicisini' şaşırtan bu farkındalık 



26 27SERGİ

parfümlü kültürel gerçek, kendini sokakta gerçek diye 
pazarlayanla, temsiliyet ve teslimiyet ile, önemli bir var-
lık ve hiçlik münakaşası adına buram buram terliyordu.

SALT Araştırma ve Programlar Ekibi'nden Merve El-
veren, her iki sanatçıyla iki yıllık bir irtibat  üzerinden 
şekillenen ve sanatçıların hem ortak, hem de bağımsız 
işlerini bir araya getiren, bunu yaparken de 'muhatap' 
ve 'müzakere' mefhumlarına büyük ihtimamla yaklaşan 
Devamlılık Hatası sergisi üzerine, kurumun verdiği kah-
valtılı basın sunumunda şunları aktarıyordu:

"Devamlılık Hatası, üretimlerini ayrı ayrı ve yan yana 
sürdüren sanatçılar Murtezaoğlu ve Şangar'ın birlikte ilk 
sergisidir. Bu yüzden sergiye kapsamlı bir sergi demek de 
yeterli olmayacaktır. Murtezaoğlu adına ise şu denebilir, 
1995 yılında kendisinin ilk ve tek kişisel sergisi, Taksim 
Sanat Galerisi'nde oldu. Ondan sonra kişisel sergi yap-
madı. O yüzden buna bir kapsamlı sergiden ziyade, ilk 
birlikteliktir, ilk bakıştır dememiz daha doğru. Sergi, 
adını edebiyat ve sinemada art arda devam eden bölüm-
ler, sahneler arasındaki tutarlılık ve aksaklıklardan alır.
(...) Sergi birden fazla 'zincirin, ipin örüldüğü' bir sergi-
dir. İşleri seçerken, planları yaparken, Türkiye'de ilk kez 
gösterilen işleri düşündük. Tek bir sergi içinde gösterilen 
ve ondan sonra bir daha hiç gösterilmeyen işleri yeni-
den göz önüne getirmeye karar verdik. Murtezaoğlu ve 
Şangar'ın ürettiklerini kendi akışları içerisinde, ayrı ayrı 
düşündük. Pratiklerin birbiri içerisindeki geçirgenliği 
ve kesişmelerini göz önüne aldık. Son olarak da bilim-
sel pratiklerin bu ortak işlerle nasıl okunabileceğini dü-
şündük. O yüzden de sergi, bu ince çizgiler arasındaki 
okumadır, diyebilirim."

Murtezaoğlu ise, ilgili sunumda şunları vurguluyor-
du: 

"Tabii ki, bu kurum, Vasıf Kortun'un kütüphanesin-
den Platform'a, oradan SALT'a benim için her zaman 

okul olmuştur. Bu çok önemli, çünkü her şeyden evvel 
bir çok sanatçı arkadaşımla, yanı sıra pek çok yazarla 
veya dünyanın bir çok yerinden gelen değerli misafirlerle 
sanat üzerine konuşma ve işlerimi paylaşma fırsatı bul-
dum. Dolayısıyla kurumun da yeniden işlevine dönmesi 
bizim için çok önemli. Sergiye gelince, sergi Bülent ile 
bizim ilk kez bir arada gösterdiğimiz bir sergi... Aslın-
da Bülent ile bizim yol arkadaşlığımız çok eski. Tahmin 
edersiniz, iki sanatçının bir aradalığı çok zor. Burada gö-
receğiniz bir çok iş, çok uzun müzakereler, zaman zaman 
kırıcı tartışmalar sonucunda ortaya çıkmıştır. Yeniden 
gösterdiğimde, bütün bu hafızayı da yeniden tazeledik. 
Dolayısıyla, sergiye bir retrospektif sergi diyemeyiz. 
Kronoloji yapmadık. Ama 1990'lardan bugüne ne taşı-
rız? Çünkü Bülent ve ben sanatın bilgiyi taşıdığına ina-
nıyoruz. Bu anlamda, birbiriyle buluşabilecek, Bülent'in 
de benim de, o dönemde nelere baktık, neyi mesele ettik, 
nasıl baktık, nerelerde ayrıştık, nerelerde koptuk, her ne 
kadar çok yakın bir birliktelik içinde üretmiş olsak dahi, 
göreceksiniz, gayet farklı duruşlar, bakışlar da var...

Sergide bazı işler vardır ki, seri halindedir, tamamını 
gösterme şansımız olmadı; ya da zamanında yere göre 
yapılmış, sergilendiği yere göre yapılmış işler vardı. 
Bunlardan örneğin benim Tur sergimde, Taksim Sanat 
Galerisi maalesef yıkılmış durumda. Ya da, Maçka Sa-
nat Galerisi için yaptığım bir iş var ki, maalesef Maç-
ka Sanat Galerisi kapandı. Bunun gibi, daha çok arşiv 
yoluyla hatırlanma olarak yeniden gösterdik. Bunun dı-
şında, sanatta sürdürülebilirlik hakikaten çok zor. Biz 
bu sergide sanatçı tarafından duruma bakmaya çalıştık. 
Bildiğiniz gibi, uzun bir süredir yoktuk, sergilemedik ve 
sanatçı gözüyle bunu mesele eden bir 'errata' hazırladık. 
Errata, bildiğiniz üzere, yazım hataları üzerinden yapı-
lan düzeltmelere deniyor. Biz de, son on yılda tuttuğum 
notlardan, üzerinde düşündüğüm, nedenlerini çözmeye 

çalıştığım şeyleri toparlamaya çalıştık. Tabii ki 1990'lar 
bir çok açıdan bir kırılma noktasıydı. Az önce de Merve 
Elveren tarafından muhatap ve müzakereden söz edildi. 
Bunlar çok önemsediğimiz konular, çünkü 1990'larda 
bir çok şey tersyüz olmuştu. Müellifin durumu, izleyi-
ci ile ilişki, iş kavramının gelmiş olması, tamamlanmış 
yapıttan işe dönüşüm, Akademi'deki eğitim-öğretimin, 
eğitim sisteminin sorgulanmış olması, disiplinlerarası-
lık, sanat -siyaset ve sanat- sosyoloji ilişkisi gibi bir çok 
meseleyi masaya yatırmıştı. Bizler, sanatçılar, yazarlar... 
oradaki kopuşlar önemliydi ve biz orada kazandığımız 
deneyimlerle öğrendik ve bir biçimde sanat, kültüre ev-
rildi hepimizin bildiği gibi... Sonrasında şunu gördük: 
Giderek, kültür alanında çalışanların sorunlarını ko-
nuşmaya başladık. Yani şöyle düşünüyorum: Bülent de, 
ben de sanatın içinden öğrendik. Sanat tabii ki değişti-
riyor, dönüştürüyor, öğretiyor ama, biz bir bakıma şunu 
da düşündük; bu sergi belki de bizim için 'muhatap'lığa 
yeniden başlamak için bir 'unutma' sergisi olacak... Bi-
lemiyorum, bundan sonrası belki de sizlerin katkısıyla 
gelişecek, teşekkür ediyorum."

Devamlılık Hatası sergisine geri dönecek olursak, 
özellikle Errata isimli çalışma önemli tespitleri ihtiva 
etmekte, Murtezaoğlu'nun Bir arada olma meselesi ola-
rak devamlılık hatası için gerekli düzeltmeler sunuşu eş-
liğinde, sayfaları açık ve tekdüze bir yazımla okunabilen, 
fırsat varken çoğaltılası ve taşıdığı argümanlarla hayata 
bulaştırılası bu karşı-rehberde, günümüz kültür ve sanat 
iklimine dair önemli tahmin ve tahliller iç içe geçiyor. 
10 Ocak 2018'de nihayetlenen bu 20 sayfalık çalışmada, 
örneğin şöyle deniyor: "Kitsch meselesini yaşam biçim-
leri üzerinden okurken; şehirde kitsch avına çıkılmalı; 
kitsch mevcut bir hazır nesne ise, kullanılmalı."

SALT Beyoğlu'ndaki sergide izlenen yapıtlar, ilk bakış-
ta sabit, izleyicisine mesafeli, antiseptik ve dokunulmaz 

bir kimlik yansıtıyor. oysa ikili, eserlerine sindirdikleri 
son derece ağır imge ve gösterge çapağı ve  çarpıklıkla-
rıyla, yapıtların tam da bu sessizliğine gömülü olağanüstü 
anarşik ve şiddetli bir gürültünün birer imzacısı oluyor. 
Bir bakıma imgeler, izleyiciyi neyin farkında olup olma-
dıklarıyla ilgili olarak, hortlayarak, kendi meşruiyet ve 
hakikatleri adına kıyasıya sorguya çekiyor.

Foto-kolaj ve tekrarların gündelik hayatta üzerimiz-
de yarattığı 'bakar-körlük' hali, bilhassa sanatçıların en 
önemli estetik kamuflajı olarak, sergide anımsanacak 
özellikler arasında başı çekiyor. İkilinin, sergideki bir çok 
yapıtında suretlerini asıllarına, geçmişlerini geleceklerine 
yönelik birer kobay olarak kullanması ve bizi de bu ikisi 
arasında bırakır tavırları,' insana bakan ayna' çapraşıklı-
ğı ve yabancılaşma anını art arda tecrübe ettiğimiz nice 
işe siniyor. Yine, 'Obje' ile 'Süje' arasındaki kimi zaman 
muzip, kimi zaman mucit ve münakaşalı gerilim, sergi-
deki Aydan Murtezaoğlu imzalı nesne ve yerleştirmeler-
de de, sözgelimi İngilizce Kursu/Radyo ile İngilizce (1995) 
veya Manzara'da (1996) ya da Grev Gözcüsü'nde veya 
aynı dönemden, Ergoterapötik Fihrist'te geziniyor. Bun-
lar arasında bilhassa, son saydığımız fihristteki Avrupa 
Birliği çıkışlı, ancak Cenaze Hizmetleri inişli türlü nu-
maraların, içerdikleri 'çaresizliğiyle ve güven duygusuyla' 
günümüz sanatçısı/aydını için halen geçerliğini tüm kara 
mizahıyla halen koruması da, cabası. Birer anlam, mekân 
ve zaman makinesi gibi çalışan işler, Türkiye'nin maruz 
kaldığı travmatik, hep yarıda kesik o sözde çok katman-
lılığın ürettiği aktüel şizofreni halini belgelemeleri adına, 
SALT Beyoğlu'nda önemli birer işlev kazanıyor. Murteza-
oğlu'nun Tur sergisine dahil ettiği, 1993-95 tarihli Grev 
Gözcüsü yerleştirmesi, Sana veya Rakım/İstiap Haddi lev-
haları, stadyumdaki rahim silueti, ya da 2007'de yine bu-
gün kapatılan santralistanbul'da sergilenmiş, 1992 tarihli 
Şehir Dizsinden Pötibör gibi işler, elbette belli bir yaşın 

üzerindeki izleyiciyi duygulandıracak göndermeler ihtiva 
ederken, yeni nesil izleyiciye de günümüz sanatına giden 
yolda, sistemin dışında kalmaya özen gösteren iki bireyin 
kendi estetik lehçelerini nasıl evrilttiklerine dair önem-
li deliller vadediyor. Bu yönüyle, Tur sergisinin de kendi 
kendisinin hayaleti olarak izleyiciye günümüz Taksim'in-
de, özellikle de ilgili galeri artık yok iken görünür kılın-
ması, önemli bir ironik tavır olarak akıllara kazınıyor. 

Bülent Şangar'ın SALT Beyoğlu'na 2001 tarihli Işık adlı 
video düzenlemesi eşliğinde saçtığı oto-biyografik ve kri-
tik suretler ise, bizi imgenin otopsisini yapmaya zorlayıcı 
bir inat ve dobralık kusuyor. İsimsiz (Katliam) ve Pence-
reler (1997) ile Kurban Bayramı (1997-1999) ve İlerleyelim 
Biraz gibi (1994-1995) işleri, kendi ölüm ilanlarını topla-
dığı 1994 tarihli ve Devlet Han'da 1995'te izlenmiş yerleş-
tirmesi, yine kendi kadavrasını gömdüğü diptiği ve erken 
dönem video ya da ışıklı foto kolaj-düzenlemeleriyle Şan-
gar, gerek yaşam, gerekse sanat tarihinde ve toplumsalda 
geleneğin/tekrarın ve ölümlülüğün neredeyse oto sansürü 
farz kılan bıktırıcı boyunduruğuna hürmetsizliğinin 'ev-
rak-ı metrukesi'ni, gözlerimizin önünden bitimsiz, hani 
sanki punk-pop bir enerjiyle geçiriyor. Zaten Ali Akay da 
az önce değindiğimiz arşivsel yayında, 'Benzeri ile Yaşa-
yanın Ölümü Benzerinden Olur isimli 1996 tarihli çalış-
malarıyla da sergide yer bulan sanatçının bu tür müzik 
ve kültürün esintisini görsel sanatlara tezahür yolundaki 
çabasını vurguluyor.

SALT Beyoğlu'ndaki Devamlılık Hatası sergisinde göz-
ler, sanatçı ikiliyi tanıyanlar için, geçmişlerinden ve özel 
koleksiyonlardan bir çok yapıtı da arıyor denebilir. Söz-
gelimi 2002-2004 tarihli Yoldan Çıkarmak. Kan-Ketçap 
ve Gece gibi işleriyle de yeniden görülesi Şangar'ın Namaz 
Hocası (1995-2008) isimli on iki fotoğraflık serisi, yine 
kendisinin 'militer' portresini ayakta andığı/taşıdığı  1994 
tarihli fotoğraf çalışması, bir özel koleksiyonda yer alan, 

yine militarizme gönderme yapan 1994-2007 aralıklı Kot 
Reklamı serisi, Marmara Depremi sonrası üretilen Bek-
lerken serisi ya da eğitim ve din (eğitimi) gerilimini on 
beş karede betimlediği 1997-1999 tarih aralıklı bir diğer 
eseri, bunlar arasında sadece birkaçı. Aynı 'zamanlılık' ve 
zamanlama ihtiyacı, Murtezaoğlu'nun eski işlerinden Var-
lıkları Sayınız ve Ok İstikametinde İstifleyiniz (1992) ile, 
2001-2004 tarih aralıklı, Diego Velazquez'den Sonra/Ay-
nadaki Çıplak isimli çalışması ve Hip Aktiviteler serisinin 
Savaşa Hayır ibareli dijital fotoğraf eseri gibi yapıtlar için 
de söylenebiliyor. Netice yerine, Şangar ve Murtezaoğlu 
imzalı Devamlılık Hatası sergisi, zamanlaması uygun ve 
lüzumlu bir teşhir teşebbüsü olarak, bir yanında Taksim 
Camii'nin şantiyesi, öte yanında -kimbilir ne zaman yapı-
lacak- AKM'nin enkaz/hayaletiyle kendi düşü ve gerçeği-
ne açılan Beyoğlu'nda durup, düşünüp, soluklanmak için 
lüzumlu çok sayıda mazeret yaratıyor. 

Son sözü yine Errata'dan bir çift tümceyle bitirmek en 
iyisi:

"(...)yarılmış bir toplumda, belleğin -dil, tarih, coğraf-
ya üzerinden- kültür ve kimlikle ilintili olarak, aidiyet, 
temsil sorununa dönüşmesine dikkat etmeli. (...)buradan 
bakarak temsil meselesini sorunsallaştıran bir sanatçının, 
tek başına kocaman bir sorun teşkil edebileceği hatırla-
tılmalı.(?)"

saltonline.org

1 AYDAN MURTEZAOĞLU, ESKORTLAR SERISINDEN 
HIP AKTIVIST-NAKLEN 2003-2004
2 AYDAN MURTEZAOĞLU, HİP AKTİVİTELER SERISI 
ESKORTLAR SERISINDEN ESKORTLAR, 2002-2005
3 VE 4 AYDAN MURTEZAOĞLU VE BÜLENT ŞANGAR 
ORTAK ÇALIŞMASI, İŞSIZ İŞÇILER-SANA YENI BIR IŞ BULDUM! 
2006-2018 SALT BEYOĞLU İZNİYLE 
5 AYDAN MURTEZAOĞLU, KULE, 1993-1995 VE 
MELEK-GREV GÖZCÜSÜ, 1993-1995
6 AYDAN MURTEZAOĞLU, ODA SICAKLIĞINDA, 2000-2003
7 BÜLENT ŞANGAR, “BENZERI ILE YAŞAYANIN 
ÖLÜMÜ BENZERINDEN OLUR”, 1996
8 BÜLENT ŞANGAR, İSIMSIZ (PENCERELER), 1997-2007
(TÜM FOTOĞRAFLAR SALT BEYOĞLU'NUN IZNIYLE)

1 2

3

4

5 6

7 8



28 29

Ömer Pekin’in Versus Art Project’te gerçekleşen ilk kişisel sergisi 
The Uncanny. The Real. The Epiphany. 9 Haziran'da sona erdi. Serginin alt 

yapısını Graham Harman’dan bir alıntı ile kurgulayan, kendini mimar 
olarak tanımlamayı tercih eden ve eserlerini de mimari birer proje 

olarak gördüğünü belirten Pekin, bir bina ile heykel arasındaki farkı ve 
mimarinin bitip sanatın başladığı yeri tartışmaya açıyor. Serginin üretim 

sürecini, detaylarını ve amacını Ömer Pekin’le konuştuk

Yazı: Liana Kuyumcuyan

Sanat, mimarlık ve 
performans arasında:

Aktif olarak çalışan ve iş üreten bir mimar olarak bu 
sergiyi nasıl kurguladınız? Sergi alanına ek duvarlar 
koyarak galeri içerisinde yeni bir mekân yarattığınızı 
görebiliyoruz, eserlerinizi ve mekânı nasıl çalıştığınızı 
merak ediyorum.

Bahsettiğiniz gibi aktif bir şekilde mimarlık yapıyorum. 
Şu dönemde Şevki Pekin Mimarlık bünyesinde mimari 
projeler yürütüyorum. Mesleki eğitimim sonucunda da sa-
nata dair yaptığım tüm projeleri mimari bir bakış açısıyla 
ilerlettiğimi söyleyebilirim. Bu sergiyi de Versus Art Pro-
ject'in mekânına uygun olarak dijital ortamda tasarlayıp, 
sonrasında eserlerin üretimine geçtim. Hem eserleri, hem 
de mekândaki yerleşimlerini birer mimari proje gibi ele 
alarak planlandım. Dolayısıyla sergi, neredeyse mekâna 
özel yerleştirme gibi oldu. Bununla birlikte mekâna mi-
mari müdahalelerde bulunarak sergiyi galeriye daha da 
entegre bir hale getirmeye çalıştım.

Eserleriniz, karşıdan bakınca iki boyutlu gibi görün-
se de yaklaştıkça üçüncü boyutu fark ediyoruz. Bu illüz-
yon dışında eserler bir de işitme ve dokunma duyuları-
mıza hitap eden öğeler barındırıyor. İzleyiciye nasıl bir 
deneyim sunmayı amaçlıyorsunuz?

Aslında serginin tamamı izleyicinin deneyimiyle ilgili. 
Kişinin bakış açısına göre objelerin tamamı farklı biçim-
lerde algılanabiliyor. Amacım bu algıyla izleyiciyi sergi-
de aktif bir hale getirebilmek. Mimaride hep bir mekân 
deneyiminden bahsedilir, bunun sanat eserleri ve sergi-
ler için de geçerli olduğunu düşünüyorum. Bu deneyimi 
normalden daha kompleks bir şekilde oluşturabilmek için 
algısı tek seferde mümkün olmayan objeler geliştirmeye 
çalışıyorum. Bunu yaparken de iki ve üç boyut arasında 
geçiş yapan formlar yaratmaya çalıştım. Bu form ve ışık 
ile olan algı oyununa ek olarak bir de objelerin çoğuna 
motor takarak titreşim verdim. Bu titreşimleri ancak ya-
kınlaştığınızda hissedebiliyorsunuz. Böylelikle sergideki 
objelerin özelliklerini ancak onlarla uzun vakit geçirdiği-
nizde tam olarak anlayabiliyorsunuz. Bu farklı gerçeklik 
katmanlarının hepsini deneyimledikten sonra zihninizde 
birleştirdiğinizde o objeyi tamamen tanımlayabilmiş olu-
yorsunuz. Serginin amacı da izleyiciyle sergilenen objeler 
arasında kurgulanmış bir etkileşim yaratmak. 

Duvara asılı eserlerinizdeki titreşimi ve sesi arkasına 
monte ettiğiniz motor sayesinde elde ediyorsunuz an-
cak girişte yerde duran ve içi su dolu olan çalışmanızda 
belirli aralıklarla titreşim veren bir Arduino kullanmış-
sınız. En dikkatimi çeken çalışma o olduğu için sormak 
istiyorum; öteki eserlerinizde titreşimi ses çıkarmak 
için kullandığınızda burada suda bir pattern yaratmak 
üzere kullanma fikri nasıl gelişti? Aynı teknikle farklı 
bir sonuç elde ediyor oluşunuz benim çok ilgimi çekti. 

Aslında sergi iki katmandan oluşuyor diyebilirim; bi-
rincisi objelerin kendilerini tanımlamakla ve o objeyi al-
gılayabilmekle ilgili, ikincisiyse objelerin üzerine yansıyan 
desenlerle ilgili. Mesela sergide bulunan bazı heykellerin 
üzerine projeksiyon ile yansıttığım desenler var. Bu daha 
önce Galata Rum Okulu’nda kullandığım bir uygulamay-
dı, orada da cam heykellerin üzerine yansıttığım desenler 
vardı. Bu desenler biraz da benim mimarideki cephe ta-
nımlamalarım ve bu konu üzerinde yaptığım araştırmalar-
dan gelişiyor. Bu araştırmaları yaparken painterly-object 
(resimsel obje) olarak adlandırdığım bir tanım yarattım. 
Bu tanım çerçevesinde resimsel etki yaratan desenleri 
üçüncü boyuta taşıyarak obje haline getirmeye çalışıyo-
rum. Girişte içi su dolu heykel de aynı işlemi ışık ve pro-
jeksiyon yerine su ve titreşim motorlarıyla yapıyor. Titre-
şimleri ve dolayısıyla oluşan desenleri kontrol etmek için 
burada Arduino kullandım.

Eserlerin formları üzerine nasıl çalıştınız?
Bahsettiğim iki ve üç boyutluluk arasındaki illüzyonu 

yaratabilmek amacıyla çalıştım. Hepsi bilgisayarda ge-
liştirdiğim formlardan oluşuyor. Bu formların iki ve üç 
boyutluluğu da aslında yine mimari cephe araştırmala-
rımdan geliyor. Binaların cepheleri çoğunlukla bize iki 
boyutlu olarak görünse de her zaman bir derinlikleri, do-
layısıyla da üç boyutluluğu vardır. Buna ben aslında üç 
boyut yerine ‘iki buçuk boyut’ diyorum. Heykellerde de 
bu iki buçuk boyutluluğu geliştirmeye çalıştım.

Galerinin iç odalarında bizi yerleştirdiğiniz ek du-
varlar karşılıyor. Bu duvarlar bir koridor yaratarak, iz-
leyicinin kendisini eserin içinde hissetmesini sağlıyor. 
Bunu en çok hissettiren detay ise karşı duvarın üzerin-
de bulunan delikler. İzleyiciyi koridora girdikten sonra 

‘dışarıdan bakan’ yerine ‘içeride bakılan’ durumuna so-
kuyor. Bu anlamda izleyicinin de eserin içinde bir per-
formatif öğeye dönüştüğünü söyleyebiliriz sanırım? Bu 
mekân ve eserler hakkında neler söylemek istersiniz?

Evet, dediğiniz gibi galerinin içerisinde mimari müda-
halelerin sonucunda ek bir duvar, üzerinde de yuvarlak 
deliklerden oluşan şekiller var. Aynı şekilleri başka heykel-
lerin üzerinde, projeksiyon yansıtmalarında da görebilirsi-
niz. O heykellerin üzerlerindeki videolarda bu yuvarlaklar 
farklı şekillerde yanıp sönüyor. Duvarın arka tarafına geç-
tiğinizde de kendinizi oldukça boş ve neredeyse anlam-
sız denebilecek bir mekânda buluyorsunuz. O mekânın 
içerisinde birileri olduğunda deliklerden dışarı yansıyan 
ışıkları kapamaya başlıyor, diğer izleyiciler de duvarın öte-
ki tarafından, duvarın üzerindeki desende oluşan farklı-
lıkları görebiliyorlar. Bu noktada amacım, daha önce de 
bahsettiğim painterly object olarak tanımladığım mekânı 
mimari bir mekân olarak oluşturabilmekti. Bu işi kesinlik-
le performatif olarak tanımlayabiliriz, hatta bence bütün 
sergiyi de. Bir mekân da olsa, bir obje de olsa onunla olu-
şan etkileşim ne yaparsanız yapın bir performans oluyor. 

Hem duvarda asılı olan eserler hem de yerde -aslında 
yere basmayan- eserler izleyicinin temas ederek iletişi-
me geçeceği eserler. Alışık olduğumuz "Lütfen dokun-
mayınız" cümlesinin tam tersini bu sergide görüyoruz. 
İzleyicinin bu şekilde işlerle temasa geçmesi fikri nasıl 
gelişti

Eserlere dokunabilirsiniz! Zaten bu kadar algı üzerine 
düşündüğüm bir projede dokunmamak olamazdı. Bir ob-
jeyi farklı duyularımızla, farklı şekillerde algılayabiliriz, 
görmek bunlardan sadece bir tanesi. Objelerden bahseder-
ken sadece görsel deneyimin ötesine geçilmesi gerektiğini 
düşünüyorum. Bir şekilde eserler ile etkileşime geçerken 
yaptığınız her şey o deneyimin bir parçası oluyor, işte bu 
nedenle performatif kelimesini kullanmayı doğru buluyo-
rum.

Eserleri tek renk tercih etmeniz, malzeme ve ışığın 
yarattığı kırılmaları ön plana çıkartıyor. Bazı işlerinizde 
ise yüzeye yansıttığınız şekiller var. 

Evet, bu şekiller daha önce de bahsettiğim gibi painterly 
object olarak tanımladığım işlerin bir parçası. Painterly 

Tekinsiz. Gerçek. Tezahür.



30 31RÖPORTA J

object’ten tekrar kısaca bahsedecek olursam; farklı resim 
tekniklerinde oluşan değişik efektleri üç boyutlu orta-
ma taşımaya çalıştığım bir araştırmadır. Bu aslında çok 
uzun soluklu bir süreç ve yaptığım çoğu eserin ve mimari 
projenin de temel düşüncesinin bu. 

Kullandığınız elektrikli aksamları (projeksiyon 
makinesi, motorlar, Arduino gibi) işlerinizle bir-
leştirme sürecinizi merak ediyorum. Eserlerin arka 
planında ciddi bir tasarım gerektiren gizlenmiş sis-
temler mevcut. Bu süreçte yaptığınız denemeleri ve 
yanılmaları anlatmanızı rica etsem?

Aslında deneme-yanılma bu işin en doğru tanımı 
oldu. En başından beri işin bilgisayar aşamasına olduk-
ça meraklıyım. Çocukluğumda büroya gidip AutoCAD 
kullanarak oyun oynadığımı hatırlıyorum. Mimarlık 
eğitimimi alırken de her zaman bilgisayar ve farklı bil-
gisayar programlarıyla ilgili araştırma içerisindeydim. 
Daha sonraları önüme Processing isimli program çıktı 
ve yavaş yavaş program yazmayı öğrenmeye başladım. 
Uzun zaman küçük programlar yazıp pattern’ler yarat-
tım, sonrasındaysa yavaş yavaş projeksiyon makinele-
riyle bunları yansıtmaya koyuldum, projection mapping 
tekniği ile ilgilenmeye başladım. Bu sergide de ekledi-
ğim mekanik sistemlere ek çözüm olarak Arduino kul-
landım. 

Galata Rum Okulu’nda yaptığınız Prosedürel Ger-
çeklik isimli serginizde de izleyici-mekân konusunu 
işlemiştiniz. Malzemeyi kullanış biçiminiz ve pro-
jeksiyon kullanımını bu serginizde de görebiliyoruz 
ancak bu defa farklı malzeme ve tekniklerle de dene-
yimleriniz var. Bu geçiş nasıl oldu?

Bu iki serginin de temel fikirleri bence oldukça birbi-
riyle yakın. Sizin de dediğiniz gibi malzeme ve mekân 
deneyimi iki sergide de oldukça fazla. Örneğin iki ser-
gide de renk ön planda. Malzemenin yapısından çok 
malzemenin üzerindeki renk benim için daha önemli. 
Galata Rum Okulu'nda renkler projeksiyon makinele-
rindeki görsellerle oluşuyordu, burada ise eserlerin üze-
rindeki boya ile. Rengi, üzerine geldiği objeyi yeniden 
yapılandıran bir malzeme olarak kabul ederseniz, renk 
hem dijital hem de analog dünyada var olan bir malzeme 
haline geliyor. 

Son olarak etkilendiğiniz/ilham aldığınız sanatçı 
veya mimarları sormak istiyorum.

Çoğu zaman almış olduğum mimarlık eğitiminin et-
kilerini işlerimde hissediyorum. SCI-Arc oldukça farklı 
ve formal mimarlık üreten insanları bir araya toplamış 
bir okul, profesörlerinin çoğunu takip ediyorum. Tabi 
bütün hayatım boyunca örnek aldığım babam Şevki Pe-
kin'in de etkileri üzerimde çok fazla. Bunun yanı sıra 
takip ettiğim İsviçreli mimarlık ofisleri var, malzeme 
anlayışları bence olağanüstü.

(SOLDAN SAĞA YUKARIDAN AŞAĞI)
UNTITLED (COLOR&PATTERNS) ELEKTRİĞE BAĞLI DEMİR 155X85X25 CM 2018
UNTITLED (COLOR&PATTERNS) ELEKTRİĞE BAĞLI DEMİR 155X85X25 CM 2018

UNTITLED (SERIES OF IV) LAKE DEMİR 90X90X30 CM 2018
UNTITLED (BROWN IS MATERIAL) LAKE DEMİR 150X110X24 CM 2017

(TÜM FOTOĞRAFLAR VERSUS ART PROJECT'İN İZNİYLE)

İntihâl 
mi?
Hâl 
mi?

Nazlı Pektaş'ın 
küratörlüğünde Yapı Kredi 
Kültür Sanat'ta açılan İntihâl 
mi? Hâl mi? sergisi son 
zamanlarda sıkça tartışılan 
sanatta intihâl konusunu 
masaya yatırıyor

Röportaj: Merve Akar Akgün  Fotoğraflar: Koray Şentürk

ÖMER PEKİN FOTOĞRAF: ELIF KAHVECI



32 33SERGİ

1. Ferhat Özgür’ün Sürpriz Ta-
nık’tan Sonra (2018) başlıklı yapıtı 
Erinç Seymen’in Sürpriz Tanık 1* 
(2011) isimli resmindeki bir imgeye 
dayanır. Seymen’in Sürpriz Tanık 
1’deki imgelerinin mekân ile kur-
duğu ilişki, Özgür’ü kendi kolaj im-
gelerine bağlar. Gerçeküstü bir dün-
yada gerçeküstü bir pres makinesi 
Özgür’ün icrasında dev bir aygıta 
dönüşür. Ferhat Özgür, bir yandan 
olağan akışın politik örüntülerini 
ifşa eder, diğer yandan da bedenle-
rin kimliklere dolanan makus tali-
hini ironi dolu diliyle işaretler. Erinç 
Seymen ise iktidar ve onun örgütlü 
düzeni içinde yaşamaya çalışan in-
sanla ilgilenir. Çocuklarımıza hiç 
anlatmadığımız masalları; ideoloji-
lerin, ideal düzenler içinde yarattığı 
ideal insanın dünyasını ironi yüklü 
bir dille anlatır. Özgür’ün üretim 
pratiği içinde rastladığımız ironi, 
Seymen’in Sürpriz Tanık 1 isimli 
resmindeki ironiyle birleşir ve pres 
makinesiyle buluşarak canlanır. 

2. Necla Rüzgar’ın Fibrilasyon 
(2018) isimli videosu, Çağrı Saray’ın 
Bellek Mekânları ve Unutmanın Eşi-
ği (2016) isimli serilerinden esin-
le oluşturulmuştur. Necla Rüzgar, 
dünya ile temasa geçerken, yaralar-
dan ve ölümden başlayarak sorular 
sormaya başlar. Nesneleri ve beden-
leri, tuvale teatral bir kurguyla yer-
leştirir. Bu kurguda ironik bir dille 
yol alan güçlü çizgiler heykel olup 
ete kemiğe bürünürken, onlara şef-
katle dokunmamızı diler. Bu isteği, 
tenleri örten tülden acı ve Necla’nın 
külliyatındaki derin yara izleri vası-
tasıyla anlarız. Rüzgar’ın kendine ve 
hayvanlara sıklıkla yer veren sanat 

üretimi, Çağrı Saray’ın kendi belle-
ğini toplumsal olanla çarpıştırdığı 
üretimiyle kesişir. Fibrilasyon’da 
çizgiler, düzensiz bir ritim ile fark-
lı yönlere hareket eder. Bu ritim bir 
yandan çizgileri tanımlanamaz bir 
sona doğru sürükler, diğer yandan 
da bir tür dönüşümü vaat eder. Çiz-
gilerin ritmi nabız atışının, dolayı-
sıyla canlılığın titreşimini yayarken 
kadın ve hayvan birbirine dönüşecek 
diye bekleriz. Ancak, beklediğimiz 
türden bir son gerçekleşmez. Dola-
yısıyla, Necla Rüzgar’ın sözleriyle, 
dönüşümün tamamlanmış bir sonu-
cunu görmekten çok, sürecin sancılı 
döngüsüne tanıklık ederiz. 

3. Mehtap Baydu’nun Güne Ha-
zırlık (2018) isimli işi, Ferhat Öz-
gür’ün İyileştir beni! (2007) adlı 
işiyle diyalog içinde üretilmiştir. 
Baydu’nun üretim dili, Özgür’ün 
bakışıyla örtüşür.  Baydu’nun oto-
portrelerinde sık sık karşımıza çı-
kan toplumsal kimlik hakkındaki 
deneyimleri, Özgür’ün İyileştir beni! 
adlı videosundaki içeriğe gönderme 
yaparak, Baydu’nun kendi bedeni-
ni kullandığı bir yerleştirme ve vi-
deo-performansa dönüşür. Baydu, 
kendi bedeni ve başka bedenlerden 
aldığı fotoğraf karelerinden oluşan 
kâğıt kolajı, kendi bedeninden çı-
kardığı kalıba sıvar. Ortaya çıkan 
kâğıt beden, bir ütü masası üzerinde 
Baydu tarafından ütülenir. Özgür, 
iyileşmeyi/kırışıklıklardan kurtul-
mayı ütülenme metaforu ile ifade 
ederken; Baydu, kendi teniyle birle-
şen yeni kimliğini ütüleyerek güne 
hazırlanır.

4. Erinç Seymen’in Dikefa-
los (2018) isimli resmi, Mehtap 

Baydu’nun Kıyafet (2015) isimli işin-
deki retrospektif bakışla buluşur. 
Baydu’nun, Anadolu’ya  özgü çiçek 
desenli pazen kullanarak ürettiği 
bir çift erkek ayakkabısı ve takım el-
biseden oluşan Kıyafet; kültürel alış-
kanlıkların veya cinsiyet rollerinin 
şaibeli kodlarının sorgulandığı bir 
iş olarak Seymen’in üretiminde de-
sene dönüşür. Seymen’in resminde; 
17. yüzyılda 19 yaşındaki Danimar-
ka prensi için yapılan bir çift miğ-
ferin çizimini görürüz. Miğfer hem 
bir savaş nesnesi hem de bir maske 
olarak eril dilin imgesidir. Seymen, 
yeni resmi için Baydu’nun Kıyafet’in-
den ayakkabıyı seçer. Erkek ayakka-
bısından miğfere uzanan cümle, er-
kekler arasındaki rekabet ve iktidar 
savaşını kuir kavramına bağlar. Zira, 
Mehtap Baydu’nun çiçekli ayakka-
bısındaki eril ve dişil dilin birbirini 
örten münasebeti, Seymen’in mas-
ke/miğfer nesneleriyle temasa geçer. 
Miğferler ve ayakkabılar arasındaki 
halat/damar, eril dilin feodal hü-
kümranlığına gönderme yapmak 
suretiyle, iktidar olgusunu vurgular. 
Erinç Seymen, çizgileriyle desenin 
ikna gücünü test eder. Onun resim-
leri vasıtasıyla açığa çıkanlar, izleyi-
ciyi, önünde uzun süreli bir bekleyişe 
tabi tutar. Seymen’in çift başlılık an-
lamına gelen resminin adı, Baydu’nu 
Kıyafet’i eşliğinde, iktidarın varoluş 
mücadelesinin metaforuna dönüşür.

5. Özlem Günyol & Mustafa 
Kunt’un Triton (2018) isimli yeni 
işi, Necla Rüzgar’ın işlerinin genelde 
semboller ve mitler ile olan ilişkisiyle 
ve özelde de parçalanmış bir canlıya 
ait kalıntıları çağrıştıran Mücevher-
ler (2013) isimli heykeliyle iç içe bir 

okuma sunar. Günyol ve Kunt, 2015 
yılında Dikili kıyılarında karşılaş-
tıkları bir mülteci gemisine ait bazı 
parçaları Almanya’daki stüdyoları-
na taşır. Sanatçı ikilisi, bu kalıntı-
ların belleğindeki göç izlerinin yara 
ve yarıklarla dolu anlatısını Ovid’in 
Metamorfozlar kitabından alınan bir 
şiire bağlar. Günyol ve Kunt, şiirin 
bir dizesini çıkararak şiire müdaha-
le ederler. Böylece şiir, sanatçılar ta-
rafından manipüle edilerek yeniden 
yazılır ve mülteci teknesinin kalıntı-
ları, karşımıza harf olarak çıkar. Şiir-
deki mitolojik figür Triton, aynı za-
manda Frontex’in Avrupa Birliği’nin 
sınırlarını korumaya yönelik olarak 
başlattığı operasyonun da adıdır. 
Rüzgar’ın Mücevherler işindeki ta-
nımsız bir varlığın taşlaşmış halini 
anımsatan ama öte yandan et parça-
larıymış gibi duran nesneleri, Günyol 
ve Kunt’un Triton’undaki kalıntıla-
rın temsil ettiği binlerce trajediyle 
birleşir. Özlem Günyol & Mustafa 
Kunt’un dille, sembollerle kurduğu 
ilişkinin nesneye dönüşmesi sırasın-
da ortaya çıkan yeni formüller, Nec-
la Rüzgar’ın çalışmalarında tarih, 
kimlik ve bedenle kurulan ilişkiyle 
buluşur. Üretim pratikleri farklı olan 
Rüzgar ile Günyol &Kunt ikilisinin 
hikâyelerinin sonunda ulaştığı cüm-
le/bitmemiş söz, Necla Rüzgar’ın 
üretiminde dile gelmeye başlamıştır.    

6. Çağrı Saray’ın sekiz gravür-
den oluşan Bellek Mekânları: AKM 
(2018) isimli işi, Özlem Günyol ve 
Mustafa Kunt’un Haziran 2013 
(2015) isimli yapıtından hareket-
le kurgulanmıştır. Bilindiği gibi, 
Gezi Direnişi’nin gerçekleştiği 
anın bir temsili olarak anıtsallaşan 

Atatürk Kültür Merkezi (AKM), 
hem 2013’ün ve Taksim Meyda-
nı’nın hem Türkiye’nin yakın tari-
hinin önemli bir hafıza mekânıydı. 
Saray, 2014’te gerçekleştirdiği desen-
ler, gravürler ve haritalardan oluşan 
Bellek Mekânları ve Unutmanın Eşi-
ği isimli iki seri yapmıştı. Serilerde 
İstanbul’daki pek çok anıtsal hafı-
za mekânı ile beraber AKM de yer 
alıyordu. Özlem Günyol ve Mustafa 
Kunt’un Haziran 2013 isimli çalış-
masında da AKM ile karşılaşırız. Fa-
kat bu karşılaşmada 2013’teki Gezi 
Parkı protestolarındaki seslerin, tel 
örgüsü görünümüne bürünmüş dal-
galarını görürüz. Bu renkli teller, 
posterlerle kaplı cephenin görüntü-
sünün birbiri üzerine bindirilmiş 
halidir. İşin boyutları AKM binası-
nın cephesi ile orantılıdır. AKM’nin 
2013’teki varlığı ve bugünkü yoklu-
ğu Çağrı Saray’ın yeni işinde varlıkla 
yokluk arasında bir hal alır.  Bellek 
Mekânları: AKM isimli işinde Saray, 
AKM’nin cephesini sekiz eşit parça-
ya böler. Bu sekiz eşit parça bir araya 
gelerek tek bir gravür oluşturur. Be-
yaz üzerine beyaz gofre olarak ortaya 
çıkan sekiz resmin dikdörtgen for-
mu, AKM’nin dış cephesinin ölçü-
sü ile orantılıdır. Bellek Mekânları: 
AKM isimli iş, AKM’nin yıkılmadan 
önceki varlıkla yokluk arasındaki 
durumunu görünür görünmez bir 
ilişkide izleyiciye sunar.

*Thomas Olbricht Koleksiyonu’nun 
izniyle

1

2
3

4
5

6
Yapı Kredi Kültür Sanat, 29 Temmuz 2018 tarihine 

kadar Nazlı Pektaş küratörlüğünde gerçekleşen İntihâl 
mi? Hâl mi? başlıklı bir grup sergisine ev sahipliği yapı-
yor. Sergide Çağrı Saray, Erinç Seymen, Ferhat Özgür, 
Mehtap Baydu, Özlem Günyol&Mustafa Kunt ve Necla 
Rüzgar’ın birbirlerinin daha önce yaptıkları çalışmala-
rından yola çıkarak yarattıkları altı yeni ve onların kay-
nağı olan altı eski olmak üzere toplam on iki iş yer alıyor. 
Sergi son zamanlarda Türkiye güncel sanat ortamında 
da sık sık gündeme gelen intihal kavramını yeni bir so-
ruya çevirerek tartışmaya açıyor. Sergi üzerine konuş-
mak için Nazlı Pektaş buluştuğumuzda söylediğim ilk 
cümle Ferhat’ın işinin çok etkileyici olduğuyla alakalı 
olunca o da hemfikir olduğunu belirterek “En cesaret-
li hırsızdı Ferhat,” diyor gülerek. Sergiyle ilgili konuş-
maya başladığımız zaman, “Ben bir küratör değil sanat 
yazarıyım. Ancak bu sergiyle birlikte şunu gördüm,” 
diyor ve devam ediyor “Sergiye önceden iş seçmeden 
başladım. Bu konu bir başlıktı ve çok fazla alt okuması 
vardı. Buradan yola çıkarak önce sanatçıları belirledim 
ve onları eşleştirdim. Sonra sanatçılar kendileri sergiye 
dahil olacak altı işi belirlediler. Kopya meselesi tarih-
te bir metot aslında. Örneğin biz Yunan heykellerini 
Roma kopyalarından öğreniyoruz. Rönesans döneminde  
Giorgio Vasari Sanatçıların Hayat Hikâyeleri adlı ki-
tabında pek çok sanatçının ne kadar iyi kopya ustası 
olduğunu anlatıyor. Michelangelo uyuyan aşk tanrısı 
heykelini yapıyor ve bir sanat simsarı olan Baldassare 
del Milanese’ye gösteriyor. O da Medici ailesinden Lo-
renzo di Pierfrancesco’ya gösteriyor. Di Pierfrancesco 
‘Ne kadar gerçeğe uygun! Sen neden Floransa’da vakit 
kaybediyorsun? Roma’ya gitsene!’ diyor... İntihâl söz-
lük anlamıyla aşırma, başkasının eserini sahibinin habe-
ri olmadan kendine mal etme demek. Fakat 18. yüzyıl, 
Modernizmin en başı ve biricikliğin en önemli oldu-
ğu, sanatçının tanrısallaştığı bir an. Kopyanın esamisi 
okunmuyor. 19. yüzyıla doğru Franız ihtilalinden sonra 
Akademi'nin sanatçılar üzerindeki etkisinin azalmasıyla 
sanat üretimi daha da özgürleşiyor. Zamanla endüstri-
yel gelişmeler, müzeler, kitapların çoğalması ve görsel 
iletişim araçları artıkça sanatçı başka biri olmaya başlı-
yor. 1917'de Duchamp’ın pisuarının da ready made ola-
rak bambaşka bir yerden gelmesiyle artık sanat eseri de 

bambaşkalaşıyor.
Sherrie Levine de önemli bir fotoğrafçı ve başka sa-

natçıların eserlerini çekiyor.
Levine eserlerini de zaman “after xxx” olarak adlan-

dırıyor. Tıpkı Ferhat Özgür’ün bu sergi için yaptığı gibi. 
1970’lerde eleştirmen Isabelle Graw’un söylediği gibi 
“plastik sanatlar, sinema ve fotoğraftan aldığı imgeleri 
yeniden kullanıyor ve bu bir janr olarak ortaya çıkıyor: 
Temellük sanatı (appropriation art).

Bütün bu tarihsel okumalar sergiyi ne yönden et-
kiledi?

En son yaşanan olaylardan sonra bu mevzu baki kal-
masın ve tartışalım istedim. Doğru bir şey var ki pek çok 
sanatçı birbirinden esinlenerek iş üretiyor. Bu dünyanın 
her yerinde var. Ben altı sanatçı birbirlerinin işlerine ba-
karak ne yapabilirler diye merak ettim. Altısı da projeyi 
ilk teklifimde kabul etti. Projeyi YKKS'de Tülay Güngen 
ve Veysel Uğurlu'ya ilk ilettiğimde yıl 2016 ve yeni bina 
inşaat halindeydi.

Sanatçıları nasıl eşleştirdiğini merak ediyorum. İşte 
bu noktada yıllardır devam eden yazarlık deneyimim 
işin içine girdi. Oturdum ve tek tek eşleştirmelere dair 
metinler yazdım. Bu benim bir yazar olarak sergiye ilk 
ve tek müdahalem oldu aslında. Sanatçıları neyi seçecek-
leri konusunda yönlendirdim ve kendiliğinden iki tane 
çember oluştu. En güzeli de Erinç, Ferhat ve Mehtap ile 
Çağrı, Necla ve Özlem-Mustafa'dan oluşan bu iki çem-
berin organik olarak ortaya çıkmış olmaları. Önce tama-
men icraları farklı olan sanatçılar eşleşsin dedim. Ferhat 
ve Erinç’in kimlik meselesine farklı bakışları vardı ve 
bu önemliydi. Erinç ve Mehtap’ı da cinsiyet meseleleri-
ne bakışları dolayısıyla birleştirdim ki bu denk düşmüş 
çünkü Erinç bana sonradan Mehtap’ın işinden yola çı-
karak bir şey yapmayı çok isteyeceğini söyledi. Mehtap 
ise Ferhat’ı okusun istedim çünkü Ferhat da işlerine çoğu 
zaman kendi bedenini davet ediyor. Çağrı ile Özlem ve 
Mustafa’nın temiz, minimal anlatım dillerini yakalayan 
sanatçılar olduğunu düşünüyordum. Acaba bu kadar ya-
kınlıkta ama aynı zamanda da uzaklıkta ne yaparlar diye 
onları bir oyuna tabi tutmak istedim. Özlem ve Musta-
fa ile Necla arasında büyük bir mesafe vardı. Necla ve 
Çağrı'nın üretimleriyse hem biçim hem de içerik ola-
rak çok uzaktı. Bu şekilde biraz yakın biraz uzak ortaya 

kendiliğinden iki çember çıktı. Bütün sanatçılarla benim 
bir bağım var. Hepsi üretimleri üzerine kafa yorduğum, 
beni zorlayan ve daha çok kamçılayan sanatçılar. Eşleş-
tirme sonrası sanatçılar birbirlerine dosyalar gönderdiler 
ve ben sonuç sürecinde dahil oldum. Sanatçıların arala-
rında yüksek bir uyum vardı hiçbir sorun çıkmadı.

Sergi, senin de sergi yazında dediğin gibi aslında 
“razı olunmuş bir intihalin deşifre edilmesi.”

Evet, her sanatçının karşı sanatçıya yaklaşması kendi 
yöntemiyle oldu. Kimisi imgeyi aldı kimi materyalden 
yola çıktı. Belki Özlem ile Mustafa’nın Triton ve Nec-
la’nın Mücevherlerini biraz daha fazla anlatmalı. Trin-
ton tamamen deniz üzerine olan Ovid'in Metamorfozlar 
şiirden bir kısım çıkarılınca bağlamı değişen/manipüle 
edilmiş bir başka şiir ve yapıldığı materyali çok önemli. 
Portakal rengi bu harfler Dikili’de parçalanmış halde bu-
lunmuş bir göçmen teknesinin malzemeleri. Mücevher-
ler ise "Parçalanmış etlere baktığımızda ne hissederiz?" 
sorusu üzerinden gidiyor. Tanımadığımız insanlar, bil-
mediğimiz vücutlar, tekinsiz bir durum. Ama etler par-
çalanmış yani bir felaket var. Bu iş mitolojiden beslenen 
ve genel olarak Necla’nın okumasına bakan bir iş oldu. 

Peki sen intihâlciler hakkında ne düşünüyorsun?
Öncelikle eğitim hayatından başlamak gerek. Aslında 

her öğrenci baka baka öğrenerek kendi yolunu buluyor, 
burada hocalara çok iş düşüyor tabii. Ben atölye hocası 
değilim ama bir esine rastlarsam bunu öğrenciye hemen 
söylerim. Bence bunu herkesin bilmeye hakkı var. Bir-
çoğu da esinlendiğinin zaten farkında... Fakat yazıları 
birebir almak bambaşka bir durum özellikle edebi me-
tinlerde ve akademik yazılarda kaynak göstermeksizin 
alıntılama durumu çok yaşanıyor, bu birebir hırsızlıktır. 
Sanat üretimine gelince eğer referans gösteriliyorsa be-
nim için sorun yok. Sanat tarihine mâl olmuş isimlerden 
birebir fikir, teknik alıp “esinlendiği” sanatçının hiç adı-
nı anmıyorsa bu suçtur. Ferhat'ın bir yazısından alıntıla-
dığım bir şey var: “İşini isteyen bir galericiye Andy War-
hol, “Sturtevant’a git onda daha çok iş var,” diyor. Gün 
geçmiyor ki Jeff Koons intihâlden suçlanmasın, ama bir 
gerçek var ki bu meseleleri bizden çok daha iyi tartışı-
yorlar. Serginin tamamı bu meseleyi tartışmak üzerine 
kuruldu ve biz de sergiyle beraber bütün bunları tartışa-
cağımız bir panelin hayalini kuruyoruz.



34 35

Perdeli 
natürmort
Galerist ve Galeri Nev Ankara 
işbirliğinde açılan Perdeli 
natürmort isimli karma sergi 
10 Mayıs - 23 Haziran tarihleri 
arasında Galerist'te gerçekleşti. 
Serginin küratörlüğünü üstlenen 
Deniz Artun Alev Ebuzziya'dan 
Abidin Elderoğlu'na kadar geniş 
bir seçki içinde yirmi beş sanatçıyı 
izleyiciyle buluşturdu

Yazı: Ahmet Ergenç   Fotoğraflar: Serkan Eldeleklioğlu



36 37

still 'in yerini hareket almıştı. 
Necla Rüzgar da farklı bir natürmort yorumu sunu-

yor. Başka Algı Biçimleri adlı yerleştirmede bir mücevher 
kutusu içinde ilk bakışta olağan ve “ölgün” görünen bir 
çift eldiven görüyoruz ama biraz daha yakından bakın-
ca eldivenin üzerinde damarlar ve muhtemel kan izleri 
görülüyor. Yani burada da bir “canlandırma” hamlesi söz 
konusu. Ölü (buluntu) nesne, yaşayan ve rahatsız edici (ve 
Hitchcockvari) bir nesneye dönüşüyor. Yine, natürmortu 
tersine çeviren bir hamle. Necla Rüzgar’ın bu “bedenselli-
ği” hissettiren işini Ali Şentürk’ün Bu ben değilim, benden 
artakalanlar adlı enstelasyonuyla birlikte okuyabilirsiniz. 
Şentürk de sergilediği otuz altı “kanlı” parmakla natür-
mortu bedensel ve “literal” bir düzeye taşıyor. 

Natürmorta dair tartışmalardan biri de neyin natür-
mortun malzemesi olabileceğidir. Sergide yer alan Nur 
Koçak resimleri bu “malzeme” sorusunu genişletiyor zira 
karşımızda “doğadan” alınma değil, tamamen “yapay” 

unsurlar var. Türkiye’de pop-art'ı çok öncelerden icra 
etmiş olan Koçak’ın sergideki 1976 tarihli parfüm şişe-
si resimleri, natürmortun içeriğini düşünmek için iyi bir 
vesile. Nur Koçak’ın bu pop-çağrışımlı işlerini yeni ku-
şaktan Şerif Karasu’nun pop (ya da çizgi film) çağrışımlı 
tavşan portresiyle ve Selim Cebeci’nin tanıdık bir kitaplığı 
ve üstündeki bibloları resmettiği “çağdaş” natürmortuy-
la birlikte okuyabilirsiniz. Aslında, Nafiz Topçuoğlu’nun 
kitsch-pop çağrışımlı fotoğrafını da bu gruba dahil ede-
bilirsiniz. 

Natürmort geleneğini başka açıdan bozan birkaç işten 
daha bahsetmek lazım. Mesela Yusuf Sevinçli’nin fotoğraf 
çalışması, la fin de siècle (yüzyıl sonu) Paris’inden kalma 
bir kara kalem çalışmasını andırıyor ama bunun bir fo-
toğraf olması resim, çizim ve fotoğraf arasındaki ayrım-
ları belirsizleştirerek fotoğrafa ve natürmorta yüklenen 
kesinliği bozuyor. Anıl Saldıran ise daha kuir denebilecek 
bir figür sunuyor. Genet’in Çiçeklerin Meryem Anası’ndan 

esinlenen ve bana biraz Anthony Hegarthy’i de anımsatan 
bu figürün bir nevi natürmort olarak burada yer alması 
da, natürmortun tanımını esneten bir diğer iyi müdahale.

Yazıyı serginin başladığı yerle bitireyim: Seval Şener’in 
İki Bakış: Cézanne adlı işi, kağıt, metal ve cam kullanarak 
Cézanne’deki o yoğun doku ve katmanları bugün tekrar 
yaratıyor ve Cézanne’yle bir konuşma başlatıyor. Bu Ce-
zannevari, meditatif yoğunluğu bugün tekrar hatırlamak 
gayet önemli bir şey: Hem sanatsal anlamda hem de ha-
yatın akışı ya da hem ontolojik hem de fenomenolojik an-
lamında.

Velhasıl, natürmort mevzusunu hem yeniden hatırla-
tan hem de çeşitli sapmalarla tartışmaya açan bir sergi bu:  
Majör-modern bir mevzuya önemli çağdaş katkıda bulu-
nuyor.  

Galerist ve Galeri Nev işbirliğiyle açılan Perdeli Na-
türmort çok manidar bir natürmort hikayesine daya-
nıyor. Bir efsaneye göre, iki meşhur ressam Zeuxis ve 
Parrhasios hangisinin daha iyi olduğu konusunda bir 
düelloya girişirler ve her ikisine de resim yapmaları için 
bir duvar verilir. Zeuxis duvara bir tabak dolusu mey-
ve, yani bir natürmort çizmiştir ve bu öyle “gerçekçi” 
bir natürmorttur ki "çok geçmeden, greyfurtların ekşisi, 
armutların sertliği, üzümlerin suyu herkesin damağına 
yayılır. Derken bir kuş, bu sulu üzümlerden çalmak üzere 
hızla resme doğru uçar ve izleyenlerin gözü önünde du-
vara çarparak, cansız yere düşer." Yani kuş bu gerçekçilik 
karşısında “ölerek” natürmorttaki “mort”u tam olarak 
yerine getirir. Çok büyük bir başarıdır bu, gerçekçili-
ğin zaferidir adeta. Sıra Parhaisos’a geldiğinde ise, bir 
türlü duvarı örten “perdeyi” kaldırmaya yanaşmaz. Sa-
bırsızlanıp "Resmini görmek istiyoruz," diyenlere de ni-
hayet şöyle yanıt verir: "Zaten ona bakıyorsunuz.” Yani 

o perde, resmin kendisidir. Gerçekçilikte bir adım daha 
ileri gidilmiştir. 

Bu mesel, klasik resme ve bilhassa natürmorta yük-
lenen “gerçeğe yakınlık” özelliğine dair bir düşünme 
pratiği sağlıyor. Perdeli Natürmort bu pratiği bir çıkış 
noktası olarak alıyor ve bu “gerçeğe yakınlık” özelli-
ği ile, serginin adının gönderme yaptığı Cézanne’nin 
empresyonizmi arasında bir gerilim kurarak ilerliyor. 
Cézanne’nin çizdiği ölü-doğa manzaralarının (mesela 
elmaların) bulanıklığı ve yoğun his katmanları natür-
mortun tek işlevinin fotoğraf öncesi bir dönemde gerçeği 
adeta “fotoğraflamak” olmadığını gösteriyor. Sergi tam 
da bu iki ihtimal üzerinde ilerliyor: Bir “gerçeği yansıt-
ma” aracı olarak natürmort ve bir “yeni gerçek yaratma” 
medyumu olarak natürmort. Sergi bu iki ihtimali birbi-
riyle konuştururken, tarihsel bir çizgiyi de kat ederek, 
Nur Koçak’tan Elif Uras’a, Abidin Dino’dan Yusuf Se-
vinçli’ye kadar uzanan bir spektrum sunuyor. Yani tam 

da “çağdaş” sanat ile “modern” arasında genellikle göz 
ardı edilen bağlantıyı tekrar kuruyor. Gayet önemli bir 
hamle. 

Sergide Nejad Devrim, Abidin Dino, Abidin Elderoğ-
lu ve Mübin Orhon gibi modernlerin natürmort sayıla-
bilecek işlerini görmek, o sık sık unutulan “modern” da-
marı hatırlamak açısından önemliydi. Ama bence sergiyi 
asıl ilginç kılan şey, natürmort tanımını esneten daha 
“çağdaş” işlerle bu “modern” işleri bir araya getirmesi. Bu 
yeni ve çağdaş natürmort yorumları arasında en ilginç 
olanlardan biri de Özkan Özkan’a ait. İlk bakışta açık 
bir incir tablosunu andıran şeyin aslında çok ufak hare-
ketlerle devinen bir incir videosu olması, natürmort’taki 
“mort”un ya da “ölüdoğa”daki “ölü”nün yerini tam ter-
sinin almasını sağlayarak, natürmortu tamamen başka 
bir çerçeveye oturtuyor. Benzer bir şeyi yıllar önce Scott 
Garner da yapmış ve natürmortu “hareketli” bir şeye dö-
nüştürmüştü. Yani İngilizce’deki ifadesiyle still-life'taki 

SERGİ

(SOLDAN SAĞA YUKARIDAN AŞAĞI) - NUR KOÇAK, 
FETIŞ OBJELERİ, 1976 DIPTİK, KAĞIT ÜZERİNE 
KARIŞIK TEKNİK, HER BİRİ 88 X 126 CM
-ABIDIN DINO, CINQUE FIORI D'ABIDINE, 1971 
LITOGRAFİ, 68.5 X 48.5 CM, EDIZIONI DEL POLIEDRO, 
ROMA, YERLEŞTİRME GÖRÜNTÜSÜ 
- ANIL SALDIRAN, LADY OF THE FLOWERS I, 2018, EGG 
TEMPERA ON HANDMADE PAPER, 46 X 35 CM
- NERMIN KURA, OVERTURE, 2017, STONEWARE, HIGH 
AND LOW FIRE GLAZES 33.02 X 20.32 X 12.7 CM
- SELIM CEBECI, TOYS FOR ADULTS AND 
SKETCHBOOKS..., 2018, TUVAL ÜZERİNE YAĞLI BOYA, 
46 X 37 CM
(YAN SAYFA) ALEV EBÜZZIYA, İSİMSİZ, 2001, SERAMIK, 
Ø 22 CM, Y:37 CM
(TÜM FOTOĞRAFLAR: GALERİST'İN İZNİYLE)



38

odaklı düşünce biçimine işaret ediyor. Son dönemde çok 
daha fazla konuşulmaya başlanan Antroposen kavramı, 
Dünya’nın yaklaşık son üç yüz yıldır içinde bulunduğu 
jeolojik döneme verilen ad olarak tanımlanıyor. İnsanın 
Dünya’ya etkisinin jeolojik olarak önemli bir boyuta gel-
diğine işaret eden Antroposen’e odaklanan sanatçı, yaşam 
için gerekli olan madde ve enerjilerin işlenmesi sonucu 
çevreye yayılan formların, insan üretimi diğer nesneler-
le görsel olarak benzerlik gösterdiğini de görünür kılıyor. 
Kerem Ozan Bayraktar ve Sergen Şehitoğlu’nun birlikte 
gerçekleştirdikleri Çöl Şeytanları başlıklı animasyon vi-
deo ise, çölde oluşan küçük toz fırtınaları üzerine. Belirme 
kavramından yola çıkan video, rastlantısal etkileşimlerin 
tahmin edilemeyen yeni formlar ortaya çıkarmasını konu 
alıyor. 

Sergi, Bayraktar ve Şehitoğlu’nun beraber sürdürdük-
leri bir okuma ve araştırma grubu ile şekilleniyor. İki sa-
natçının hem beraber ürettikleri videoda, hem de ken-
di işlerinde, yürüttükleri bu araştırma yoğun bir şekilde 
hissediliyor. Sanatçıların araştırma sürecini şekillendi-
ren kaynaklarından biri Spencer Brown’ın 1969 yılında 

yayınlanan Laws of Form kitabı. Evrenin ortaya çıkmasıyla 
ilgili önemli bir kaynak olan matematik temelli bu kitap, 
dil ve mantık üzerine çalışan Wittgenstein ile psikanalist 
R. D. Laing’in teorilerinden yola çıkarak özcü olmayan bir 
bakış açısıyla farklı oluşumları bir bütün olarak ele alan 
sistem teorisine de yakın duruyor. Addy Pross’un What 
is Life? başlıklı kitabı ise sanatçıların yararlandığı bir di-
ğer kaynak. Pross’un 2012 yılında yayımlanan bu kitabı, 
kuantum fizik çalışmalarıyla bilinen Schrödinger’in 1944 
tarihli aynı ismi taşıyan What is Life? kitabından yola çıkı-
yor. Kitapta genetik bilimin problemlerini fizik perspek-
tifinden ele alan ve Jacques Monod’a benzer bir şekilde 
bilimin felsefe ve etikle olan ilişkisini araştıran Schrödin-
ger’in ardından Addy Pross, “Hayat nedir, nasıl başladı ve 
nasıl tanımlanmalı?” sorularını yeniden ele alıyor. 

Sergi broşüründe yer alan, araştırma süreçlerini yansı-
tan akıl haritası, işlerin oluşum sürecindeki referansları 
içeriyor ve iki sanatçının ne tür bağlantılar kurarak hare-
ket ettiklerini izlemesi çok kolay bir şekilde ortaya koyu-
yor. Bu haritanın anlattığı gibi, düşük olasılıklı habitatlar 
uygun şartlarda “iş yapan, çoğalan şeyler” geçici adacıklar 

halinde bir araya geliyor. Bu geçici adacıklar, biyolojide 
olduğu gibi, kendi düzen yapılarını kopyalıyor. Düzenli 
dediğimiz düşük olasılıklı durumlar, zamanla bir araya 
gelip öngörülmesi mümkün olmayan (rastlantısal) uy-
gun şartlar sağlandığında (zorunluluk), yüksek olasılıklı 
durumlara evrilebiliyor. Sergi bir bütün olarak ele alındı-
ğında, Bayraktar’ın potansiyel yaşam alanı olarak sunulan 
gezegenlerde yaşam olduğu takdirde, Şehitoğlu’nun araş-
tırdığı Antroposen etkisine giden bir yolculuk döngüsünü 
rastlantı ve zorunluluk kavramları ile ele alarak, potansiyel 
olarak ütopya gibi görünen bir durumun aslında distop-
yaya daha yakın olduğunu gösteriyor. 

Objektif bilimsel bilgi ile geleneksel felsefenin etik 
değerlerini bir arada nasıl düşünebiliriz? Kerem Ozan 
Bayraktar ve Sergen Şehitoğlu’nun Sanatorium’da 19 
Nisan 2018 - 20 Mayıs 2018 tarihleri arasında gerçekle-
şen Rastlantı ve Zorunluluk sergisi, başlığını bu sorudan 
yola çıkan Jacques Monod’un bir kitabından alıyor. Mo-
nod’un 1970 yılında yazdığı bu önemli kitabın başlığının 
esin kaynağı ise Antik Yunan’da atom teorisini ortaya ko-
yan filozof Demokritos. Monod, kitapta bilimsel bilgiy-
le çelişen inanç sistemlerini, çağın en önemli problem-
lerinden biri olarak tanımlıyor ve Platon, Hegel, hatta 
Marx’a meydan okuyor. Bu bilimsel düşünceye göre ev-
ren insanlar için tasarlanmadı. Ancak hem felsefe temelli 
değer sistemleri hem de manevi değerler, insanı evrenin 
merkezine alarak insan hayatının anlamlandırılmasına 
çabalıyor. Rastlantı, öngörülmesi mümkün olmayan du-
rumlara, zorunluluk ise uygun şartların oluşmasına işaret 
ediyor. Bayraktar ve Şehitoğlu, sergi için ürettikleri işler-
de bilimsel bilgi ile insanı merkeze alan düşünce biçimi-
nin temas ettiği noktaları araştırıyorlar. 

Kerem Ozan Bayraktar’ın Potansiyel Olarak 

Yaşanamaz Bazı Gezegenler Serisi, aslında yaşanması 
mümkün olmayan fakat medyada “yeni bir Dünya” ola-
rak sunulan gezegenlerden oluşuyor. On üç gezegenin yer 
aldığı bu seri, insan odaklı düşünme biçimini yansıtıyor 
ve bilimsel bilginin önemli olması için bir şekilde insanla 
ilişkilendirildiği gerçeğinin altını çiziyor. Örneğin “ge-
zegen avcısı” olarak bilinen Kepler teleskopu ile 2013 
yılında Güneş Sistemi dışında yaşam şartlarına sahip 
olabileceği düşünülen gezegenler keşfedilmesi, medyaya 
heyecan verici bir haber olarak yansımıştı. Üzerinde su 
bulundurduğu veya atmosferi olduğu düşünülen bu ge-
zegenlerde potansiyel olarak yaşam olasılığı çok düşük. 
Haberlerde “Astronomi dünyası Kepler teleskopu tara-
fından keşfedilen yeni bir yıldız sistemi ve Dünya benze-
ri gezegenlerin heyecanını yaşıyor” gibi manşetlerle du-
yurulan bu araştırmalar, Dünya dışı yaşam olasılığından 
ziyade bilimsel bilginin gelişimi açısından önem taşıyor. 
Düşük ve yüksek olasılıklı durumların bir arada bulun-
duğu karmaşık sistemlerde etkileşimler sonucu ortaya 
çıkan uyumlu yapılar veya desenler, yani belirme (emer-
gence) kavramı, rastlantısal etkileşimlerin beklenmedik 

sonuçlarına işaret ediyor. Bu gezegenlerdeki yaşam ola-
sılığı da aslında rastlantısal olarak mümkün olabilecek 
bazı etkileşimlerin potansiyel sonuçlarına odaklanıyor. 
Bayraktar’ın serisi, Kepler teleskopunun keşfettiği altı 
gezegeni içeriyor. Bir ansiklopedi sayfası büyüklüğünde 
sergilenen bu gezegen tasvirleri, kusursuz bir görsellik 
ve gezegenler hakkında detaylı bilgi içeren bölümleriyle 
nesnel bir dil ortaya koyuyor. 

Sergen Şehitoğlu, Mojave Çölü başlıklı yerleştirmesi 
ile Amerika’da Kaliforniya Eyaleti’nde  bulunan Mojave 
Çölü’nü galeri duvarında yeniden kurguluyor. Şehitoğlu, 
Google Earth üzerinden Mojave Çölü’nü inceleyerek in-
san etkisi hissedilen alanların bir listesini çıkarıyor. Bu 
koordinatların listesi, yani Mojave Çölü Bilgilendirme 
Levhası, alüminyum bir plaka olarak sergileniyor. Uydu 
görüntüleri aracılığıyla alınan bu koordinatların kuş 
bakışı görüntüleri ise insan etkisini açık eden işaretler 
içeriyor. Duvara ölçekli olarak yerleştirilen bu görseller 
aracılığıyla, çölde insan etkisinin belirginliği önemli bir 
şekilde göze çarpıyor. Bu parçalı yerleştirme, çölün geri 
kalanını göstermeyerek Bayraktar’ın da ele aldığı insan 

Rastlantı ve zorunluluk

“Evrende var olan her şey rastlantı ve zorunluluğun meyvesidir.”

Demokritos

Yazı: Ulya Soley

SERGİ

(SOL SAYFA) KEREM OZAN BAYRAKTAR VE SERGEN ŞEHİTOĞLU, ÇÖL ŞEYTANLARI, VİDEO YERLEŞTİRMESİ, 2018
(YUKARIDA) KEREM OZAN BAYRAKTAR, POTANSİYEL OLARAK YAŞANAMAZ GEZEGENLER SERİSİ, 2018

(BÜTÜN FOTOĞRAFLAR: SANATORIUM'UN İZNİYLE) 



40 41

Devrim,

işgal,

yangın,

savaş, 

darbe, 

isyan,

hodri meydan!

Duvar, gazete 

Kaldırım taşı, barikat

Silah, ateş 

Yangın, alev,

hatıralar kül 

devriyeler sus gezer!

Soylar kırılır,

taşlar kırılır. 

İhya der,

ihale eder.

Beton döker,

suç örter.

Bina diker,

rant biçer.

Haussmann, Napolyon

Shpeer, Hitler 

Bu liste böyle gider…

MARSistanbul 10 Mayıs-3 Haziran 2018 
tarihleri arasında kavramsal çerçevesi ve 
organizasyonu Pınar Öğrenci ve Minou 

Norouzi tarafından gerçekleştirilen 
Mecazi Mekân sergisine ev sahipliği 

yaptı. Video, fotoğraf, resim ve 
yerleştirme işlerinin yer aldığı sergiye, 
Ala Alhassoun, Keywan Karimi, Louis 

Henderson, Sibel Horada, Metehan 
Özcan, Neriman Polat, Özge Topçu, 
Pınar Öğrenci ve Selini Halvadaki 

katıldı

Mekân, siyaset üzerine düşünmenin bir kipidir ve 
farklı mekân imgeselleri farklı siyaset anlayışlarını bes-
ler. Mecaz bir şeyi kendi temel anlamından sıyırarak 
başka bir şekilde anlatmamıza aracılık ederek yaratı-
cı bir imge kapasitesi sunar. Tahakküm sistemlerinin 
mekân ve zaman düzenlemelerini dayatması ve mekâ-
nın sıklıkla bir denetim ve tahakküm aracı olarak gö-
rünmesi, siyaseti mekân üzerinden düşünmek için iyi 
bir nedendir. Arendt’e göre siyasal eylem ile, bir ‘eyleme 
ve konuşma alanı’ ile birlikte siyasal bir alan da yarat-
mış oluruz. Arendt bu alana ‘görünüş sahası’ adını verir. 
Görünüş sahası her zaman potansiyel bir sahadır, dev-
rimlerde olduğu gibi aniden meydana gelebilir veya bir 
yasayı ya da politikayı değiştirme çabasında olduğu gibi 
yavaşça gelişebilir. Şehir, zaman ve mekân düzenlerini, 
yer hiyerarşilerini ve bunların aracılığı ile kurumsal-
laşmış ve meşrulaştırılmış tahakküm biçimlerini tesis 
eden bir simgeleştirme biçimidir.*

Mecazi Mekân sergisi, toplumsal hareketlerin mekân, 
iktidar ve hafıza ile ilişkisini araştırıyor. Kolektif hare-
ketler tıpkı karnavallar gibi, farklı yaş, etnik grup ya 
da sınıftan gelen insanların kenti kısa bir süreliğine de 
olsa ele geçirdiği anlarda gerçekleşir; şehrin meydanları 
adeta bir tiyatro sahnesine dönüşür. Ancak karnaval-
dan farklı olarak isyan hareketlerinde, iktidar ve siviller 
genellikle karşı karşıya gelir; insan hakları ihlalleri ile 
mekânsal tehditler birbirine paralel süreçlerde gelişir. 
Siyasi iktidar kendi kültürel ve siyasal dilini mimarlık 
ve şehir üzerinden kurarken, siviller de kolektif hafıza-
da yer etmiş, Arendt’in "görünüş sahası" adını verdiği 
sembol mekânları savunmaya devam eder. Kent artık 
bir tür rövanş sahnesine dönerken, yapılar sadece fizik-
sel değil, sembolik temeller üzerinde de yükselir.

Serginin referans noktası, Louis Henderson'ın, 
1952’de çıkan ve Kara Cumartesi olarak da anılan Ka-
hire Yangını’ndan esinlenen The Day Before the Fires 
(2012) isimli videosu. Kahire’de anti sömürgeci bir 

hareket olarak başlayan protestoların sonucunda çıkan 
yangın büyük kayıplara yol açar, sömürge sembolü olan 
ve Batı’yı temsil eden; opera binası, gece kulubü, tiyat-
ro ve mağazalar da dahil bir çok bina yakılır. Yangın 
ve protestoların ardından askeri rejim ve Nasr dönemi 
başlar. Tahrir Meydanı’ndaki Arap Baharı gösterileri 
birçok tarihçi tarafından Kahire Yangını ile karşılaş-
tırılmıştır. Mecazi Mekân, Kahire örneğinde olduğu 
gibi döngüsel bir şekilde, benzer toplumsal hareketle-
re sahne olan kentsel mekânı, yüzyılın en büyük prob-
lemlerinden biri olan ‘hatırlama’ eylemi için başlangıç 
noktası olarak ele alıyor. Mecazi Mekân, ulus devlet ve 
modern toplumun inşa edildiği Birinci Dünya Savaşı 
sonrasından günümüze uzanarak, birçok toplumsal 
harekete sahne olmuş İzmir, Kahire, Atina, Tahran ve 
İstanbul  gibi farklı şehirlerden taşan öfkeyi görselleş-
tirme denemesine girişirken, insan hakkı ihlalleri ile 
mekânsal tehdit arasındaki ilişkiyi hem şehir hem de 
mekân ölçeğinde görünür kılıyor. Sergi, savaş, devrim, 
sömürgecilik, askeri rejim ve isyan hareketleri çerçeve-
sinde kent ve mimarlığın form üretme şeklindeki yer-
leşik düşünce biçimlerine alternatif olarak, bir sürece 
form verme gibi ‘mecazi’ anlamları üzerine düşünmek 
için bir kapı aralıyor. 

İşlerinde kişisel ve kolektif tarih fikrine odaklanan 
Sibel Horada, yok olmakta olanın belleğini tuhaf ve 
rastlantısal örgüler etrafında sorgular. Horada için bel-
lek, kayıp olanın sadece hafızasını tutmak değil, onu 
süregelen bir biçimde yeniden üretmek ve çoğu zaman 
fiziksel anlamda bir başka şeye dönüştürmektir. Hora-
da’nın Smyrna'nın Ardından (2012-4), savaş sonrasında 
unutulan bir kentsel hafıza ve yok sayılan bir kültürü 
hatırlamak için bir ışık yakıyor. Sanatçı İzmir Yangını 
(1922) ile ilgili ürettiği bir grup işi yakarak, kolektif bir 
belleği kendi küllerinin içindeki izlerden doğurmaya 
çalışıyor. 

Özge Topçu modernizmin araçlarının inandırıcılığını 

Yazı ve fotoğraflar: Pınar Öğrenci

Mecazi mekân

SERGİ

ÖZGE TOPÇU, İSTIHALE MÜZESI, SANATÇI KITABI, 2018



Fo
to

ğr
af

 v
e 

m
üz

iğ
in

 k
es

iş
m

e 
no

kt
as

ı 
O

tu
za

 ot
uz

lu
k 

ar
zu

 n
es

ne
le

ri
 

Ya
zı

 v
e 

fo
to

ğr
afl

ar
: S

er
da

r D
ar

en
de

lil
er

42 SERGİ

sorgulamak için, aile-birey-ulus kimliği inşası ve mimari 
ile propaganda gibi araçların bağlamları üzerinde oyna-
malar yaparak, onları yeniden kurgular. Sergide sanatçı-
nın 1930’larda Ankara’da inşa edilen, Cumhuriyet’in er-
ken dönem modern mimarlık eserlerinin propaganda ile 
ilişkisini inceleyen İstihale Müzesi (2018) isimli bir sanat-
çı kitabı yer aldı. Özge Topçu Nature Morte  (2016-17) 
isimli yerleştirmesinde ise dünyanın çeşitli rejimlerinden 
ikonik mimari örnekleri, modernizmin görsel temsiliyet 
meselesi üzerinden analiz ediliyor. Yerleştirmede Oscar 
Niemeyer' in Sao Paulo daki TV kulesi, Bulgaristan' daki 
Buzluca Komunist Parti Toplantı Binası ve Bakü'deki 
Azeri Yerel Modern restoran binası gibi yapı modelleri, 
kendi idealist manifestolarını yitirerek birer arkeolojik 
kalıntıya dönüşüyor. 

25 Ocak 1952, şehir merkezi. "Mülksüz şehirliler (…) 
daha fazla bekleyemediler; o akşam patladılar." Ertesi 
gün, 26 Ocak’ta, sivil kargaşa şehrin farklı bölgelerine 
yayılarak Kahire Yangını’na sebep oldu. Louis Hender-
son, aynı günde, 25 Ocak 2012’de, bu olayın izlerini sür-
mek için yola çıktı. Dokuz dakika kadar süren, hareket 
eden bir araçtan yapılmış çekimden oluşan iş, bizi günü-
müz Kahiresinde ışıl ışıl, güneşli bir günde yolculuğa çı-
karır. Bu görüntülerle birlikte Henderson’ın sakin, uysal 
bir sesle Mahmood Hüssein’in Mısır’da Sınıf Çatışması, 
1945-1970 kitabını okuduğunu duyarız. The Day Before 
the Fires (2012) bazı şeylerin tehditkarlığını kabul eder-
ken bir taraftan da sükunet hissi geçirir. Tehdit, oldu-
ğunu bildiğimiz ‘felaket’ bilgisinde gizlidir ama hiçbir 
zaman kendini görüntülerde göstermez. Mısır’ın Arap 
Baharı’nın başladığı 25 Ocak 2011’de Abdulrahmen 
Mahmoud Korany’nin kaydettiği ambülansın melodik 
kakofonisi ve polis sirenleriyle birlikte film geçmişle 
günümüz arasındaki çizgiyi takip eder.  İzmir Yangını 
ve Kahire Yangını örneklerinde iki eski Osmanlı toplu-
munun ‘Batı’ ya karşı verilen mücadelede kültürel mirası 
gözden çıkardığını görüyoruz.

Selini Halvadaki’nin Off-History (2014) adlı videosu, 
Yunanistan’ın ana limanı Piraeus’taki bitmemiş bir bi-
nayı ana ‘karakter’ olarak kullanır. İnşaat sırasında terk 

edilmiş bu yüksek binanın tehditkar varlığı, Piraeus’taki 
canlı binaların arasında rahatsız bir şekilde durur. Bina-
nın tarihini araştıran sanatçı, arşiv ‘mantığı’ ile mücadele 
etmek zorunda kalır. Sanatçı için olduğu gibi izleyici için 
de binanın kendisi ve parçalı tarihi ancak yapı destekleri 
ve mantık terk edildiği zaman kendini gösterir. Farklı 
sesler, binanın bitmemiş halinin onlar için ne ifade etti-
ğini anlatır: Olmamış bir yarın demektir bu bina, başa-
rısızlık sembolü, boşluk, iptal edilme, olmaması gereken 
bir şey, gerçekleşemeyen bir modernlik, her şeye rağmen 
Avrupalı olma isteği, yanlış idare edilen bir demokrasi, 
cuntayı hem unutmak hem hatırlamak. 

Keywan Karimi başka bir mecazi mekân örneğini 
serginin kamusal programına taşıyor. Tahran’da İslam 
Devrimi boyunca duvar yazısı gazete gibi bir işlev görür. 
Bir tür iletişim aracı olan duvarlar, devrim sahnesinin 
her gün değişen dekoru gibidir. Duvarlar kritik mekân-
lardır. Şehirlerle yükselirler ve yüzleri, isimleri ve yazı-
nı çağırırlar. Güçlü ve zayıf olanlar, sloganlar, şiirler ve 
marşlar. Duvarları okuduğumuzda mekân sakinlerinin 
hayallerini keşfediyoruz.” Keywan Karimi’nin SALT Be-
yoğlu’nda gösterilen Duvarlara Yazmak (2015) adlı filmi, 
Tahran’da graffitinin evrimi üzerine yapılmış yaratıcı bir 
belgeseldir. İran’ın son otuz yıllık siyasi tarihinde duvar 
yazısının rolünü anlatır. Film ne bir şeyi savunur, ne de 
bir şeye karşıdır; Tahran’ın duvarlarını sosyal ve siyasi 
bir mekân olarak gösterirken aynı zamanda farklı ke-
simlerden oluşan İran halkının gündelik bilinçaltı ifa-
delerini gösterir.

Toplumsal ve mekânsal adaletsizliğin izini süren Neri-
man Polat Ev Tipi (2008) işiyle bodrum katlarına iniyor. 
Sanatçı alt sınıfların kente baktığı daracık pencereleri 
birbirine ekleyerek adeta bir isyan çığlığı yükseltiyor. 
Her yönetim değişikliğinde biraz daha yükselen kaldı-
rımlar, kentin rant değerini yükseltirken, aşağıdakilerin 
ışığı azalır. Yan yana basılmış fotoğraflardaki bodrum 
kat pencereleri gittikçe küçülürken şehir batıyormuş 
gibidir. Polat’ın fotoğraflarındaki kaldırımlar işçi hare-
ketlerindeki sınıfsal öfkenin dışavurumu olan barikatları 
hatırlatır.  

Metehan Özcan’ın Gözlem (2012) isimli fotoğraf se-
risi,  kentsel mekânın kamu tarafından ele geçirildiği 
benzersiz bir örgütlenmeye sebep olan Ermeni gazete-
ci Hrant Dink’in öldürülmesiyle ilgilidir. Hrant Dink 
2007’de Şişli’deki Agos Gazetesi önünde öldürüldüğün-
de binlerce insan tepkisel bir şekilde Agos Gazetesinin 
önünde buluşarak Taksim Meydanı’na yürüdü. Hrant 
Dink her ölüm yıldönümünde yine Agos Gazetesi’nin 
önünde buluşularak anıldı. Özcan’ın MARSistanbul’un 
yer aldığı binanın pencerelerinde duran fotoğrafla-
rı, Dink’in beşinci ölüm yıldönümü törenini evlerinin 
pencerelerinden izleyen insanların tepkilerini gösterir. 
Çözünürlüğü son derece düşük olan flu fotoğraflar adeta 
cinayetin bulanık yüzünü hatırlatır.

Pınar Öğrenci’nin Taksim Meydanı’ndaki Bir Ağacın 
Gölgesi (2013) isimli fotoğrafı Yıkılmakta Olan Yeni Yapı-
lar (2013) videosundan alınan bir imajdır. Meydan’daki 
tünel inşaatının etrafını saran ahşap blokların üzerinde 
inşaatı izlemek için halk tarafından açılmış delikler var-
dır. Şehirdeki edilgen izleyicinin bir kısmı, sadece iki ay 
sonra başlayacak Gezi Direnişi sonrasında aktif pozis-
yona geçerek kent haklarını savunmak üzere meydanı 
ve Gezi Parkı’nı bir süreliğine de olsa ele geçirecektir. 
Ahşap panellerin üzerindeki ağaç gölgesi, çok yakında 
başlayacak olan direnişin habercisi gibidir. 

Arap Baharı ile başlayan isyanlar Suriye’deki milyon-
larca insanın zorla yerdeğiştirmesi ve kentlerin harap ol-
masıyla sonuçlandı. Ala Alhassoun Suriye’deki savaştan 
kaçarak sırasıyla Kahire, Gaziantep ve Hatay’a gider ve 
nihayet 2016 yılında İstanbul’a yerleşir. Sanatçının ka-
ğıt üzerine mürekkep tekniğiyle hızlı bir şekilde yaptığı 
Sükun (2018) serisinde, üst üste binen çoklu imgelerin 
tekrarı savaş hafızasının tazeliğini yansıtır; resimlerde 
nesne, yapı ya da insan birbirinden ayırt edilmeyecek 
şekilde bir yığın oluşturur; Alhassoun’un deyimiyle artık 
yıkılacak birşey kalmayınca ‘sükun’ başlar. Alhassoun, 
şahit olduğu yıkım ve maruz kaldığı sayısız yerdeğiştir-
me ile tezat halindeki canlı renkleri, içindeki korku ve 
etrafını saran can sıkıntısı ile mücadele etme taktiği ola-
rak kullanır. 

(SOLDAN SAĞA YUKARIDAN AŞAĞI) PINAR ÖĞRENCI, TAKSIM MEYDANI’NDAKI BIR AĞACIN GÖLGESI, FOTOĞRAF, 40X40 CM, 2013
SIBEL HORADA, SMYRNA'NIN ARDINDAN, IMHA EDILEN BIR YERLEŞTIRME ESERDEN GERIYE KALANLAR; KÜL, ÇIVI, PLEKSIGLAS, 2012-14

METEHAN ÖZCAN, GÖZLEM, DIJITAL FOTOĞRAF, 2 ADET, PERFORE VINILE BASILARAK PENCERE CAMINA UYGULANMIŞ, 91X71 CM, 91X47 CM, 2012
NERIMAN POLAT, EV TIPI, MDF ÜZERINE C.PRINT FOTOĞRAF, 35 X 258 CM, 2008

SELINI HALVADAKI, OFF-HISTORY, VIDEO, HD, 19’11’’, 2014

PLAK: BOZ SCAGGS, MIDDLE MAN, COLUMBIA - FC 36106, ABD, 1980
FOTOĞRAF: GUY BOURDIN TASARIM: NANCY DONALD 



kapağıyla Nevermind veya dar bir kot giymiş bir erkeğin kasık bölgesine odaklanan 
yakın plan bir fotoğrafı -üzerinde gerçek bir fermuarla- kapak yapan Rolling Stones al-
bümü Sticky Fingers... Popüler müzik tarihi, burada saymakla bitmeyecek, kapaklarıyla 
ikonlaşmış/özdeşleşmiş, yukarıdakilere benzer yüzlerce albümle dolu. Bu nedenle bir 
albümün değerinin ve müzik tarihi içindeki konumunun, müzikal kalitesinin/yaratı-
cılığının/yeniliğinin yanı sıra ticari bir nesne/ürün olarak raflara çıktığı ‘paket’le de 
ilişkili olduğunu söylemek hiç de abartı olmaz.

İşte bu noktadan yola çıkan Total Records: Vinyl & Photography de yirminci yüzyılın 
ikinci yarısına tarihlenen, kimi özel olarak çekilmiş kimi içeriğe uygun olarak -fotoğraf 
tarihinden veya güncel işlerden- seçilmiş fotoğrafları bir anlamda yüzüne taşıyan beş 
yüzü aşkın plak kapağından oluşan bir sergi. İlk olarak, fotoğraf dünyasının en önemli 
festivallerinden Arles Fotoğraf Buluşmaları’nın 2015 edisyonunda görücüye çıkan sergi, 
otuz yılı aşkın bir süredir plak koleksiyonu yapan ve 15 bin plaklık bir arşive sahip olan 
Antoine de Beaupré, Paris’teki Monster Melodies isimli plak dükkânının sahibi Serge Vin-
cendet ve Arles’ın direktörü Sam Stourdzé’nin ortak çalışması. Ağırlıkla de Beaupré’nin 
kişisel koleksiyonundaki plaklardan derlenen sergi Arles’da o kadar ilgi gördü ve başarılı 
oldu ki, hemen ardından önce Zürih yakınlarındaki Fotomuseum Winterthur’da, daha 
sonra da Budapeşte’deki Robert Capa Contemporary Photography Center’da ve Ber-
lin’deki c/o Berlin’de izleyicilerin karşısına çıktı. Fotoğrafların ilk kez kullanıldığı ya da 
yeniden yorumlandığı bağlamı/medyumu izleyicilere hatırlatmak dürtüsüyle -kullanılan 
fotoğrafların baskılarına değil- orijinal plak kapaklarına yer veren serginin son durağı ise 
Barselona’daki Foto Colectania oldu. Geçtiğimiz Mart'ta kısa bir Barselona gezisi yap-
ma fırsatı bulmuşken bir müzik ve fotoğraf tutkunu olarak bu sergiyi kaçıramazdım ve 
ilk iş olarak serginin sona ermesine birkaç gün kala Foto Colectania’nın yolunu tuttum. 
Foto Colectania, 2002 yılında kurulan ve yakın zamanda yeni mekânına taşınan kâr 
amacı gütmeyen bir kurum. Sergilerin yanı sıra fotoğraftaki yeni olanaklara/açılımlara 
ilişkin etkinlikler ve çeşitli yayımlar da yapan Foto Colectania, üç bini aşkın kitaplık bir 
kütüphaneye ve önemli bir fotoğraf koleksiyonuna da sahip. Total Records’un 22 Kasım 
2017-11 Mart 2018 arasına tarihlenen beşinci durağı olan Foto Colectania, serginin daha 
önceki gösterimlerden farklı olarak, 70’lerin sonlarından itibaren müzik dünyasındaki 
güncel trendlere ayak uydurarak modern fotoğrafı plak kapaklarına taşımaya başlayan 
İspanya müzik piyasasından bir seçkinin yanı sıra Latin Amerika müziğinin İspanya’da 
yaygınlaşması için yaptığı katkılarla tanınan Alejandra Fierro Eleta ya da nam-ı diğer 
Gladys Palmera’nın koleksiyonundan bir seçkiyi de duvarlarına taşıyordu.

Total Records, birbirini etkileyen ve besleyen bu iki sanat dalı arasındaki bağı sadece 
kronolojk ve tematik bir yaklaşımla ele almıyor. Bunun yerine altı asırlık kariyeri bo-
yunca 120’nin üzerinde plak kapağına imza atmış olan Richard Avedon’a ayrılmış özel 
bir bölüm; her albümünde görünümünü değiştiren, her seferinde kimliğinin farklı bir 
yönünü ifşa eden David Bowie’nin 1970’lerde çıkardığı dokuz 45’likten oluşan seçki; 
80’lerin ilk yarısında, müzik dünyasının en çarpıcı görsel yaratımlarından birine imza 
atan Grace Jones ve Jean-Paul Goude iş birliğiyle ortaya çıkan plak kapaklarına yer veren 
bölüm; müzisyenlerin vazgeçilmezi coverlara selam göndererek Abbey Road, Sergeant 

Pepper’s Lonely Hearts Club Band, Sticky Fingers gibi ikonik plak kapaklarının başka 
müzisyen ve gruplar tarafından coverlanmış versiyonlarından örnekler içeren bölüm; 
aslında fotoğrafçı olmayan ama işlerinde zaman zaman fotoğraf kullanan Andy Warhol, 
Robert Rauschenberg ve Dieter Roth gibi sanatçıların tasarladığı plak kapaklarından 
örneklere yer veren bölüm ve caz müziğinin köşe taşı plak şirketlerinden Blue Note’un 
yayımladığı, görsel kimliklerindeki tutarlılıklarıyla da meşhur plaklarının kapaklarına 
ayrılmış özel bölüm gibi çok sayıda alt başlık içeriyor Total Records.

Es geçilmemesi gereken bir diğer bölüm de isimleri reklam ya da moda fotoğrafıyla 
sık sık yan yana gelmeyen fotoğrafçılar ile müzisyenleri özel olarak bir araya getiren 
plak kapaklarına ayrılmış olanı. Monk. (W.Eugene Smith-Thelonious Monk), Teleg-
ram (Nobuyoshi Araki-Björk), Avenue B (Jeff Wall-Iggy Pop), Exile on Main St. (Robert 
Frank-Rolling Stones), Liliput (Peter Fischli&David Weiss-LiLiPUT), One Man’s Junk 
(Martin Parr-Brendon Moeller) ve Love on the Beat (William Klein-Serge Gainsbourg) 
örnekleri bu başlıktan aklımda kalan bazı ortaklıklar.

Serginin en ilginç bölümlerinden biri ise aslında plak kapakları için çekilmemiş olan 
ama daha sonradan müzisyenlerin ve/veya tasarımcıların albüm konseptine uygun bula-
rak seçtikleri, ünlü fotoğrafçıların -kimi çok bilinen kimiyse gizli kalmış- fotoğraflarını 
kapaklarına taşıyan plaklara ayrılmış bölüm. Fotojurnalistlerden hümanist fotoğrafçı-
lara, deadpan fotoğrafın akla gelen ilk isimlerinden belgesel fotoğrafçılara kimler yok 
ki bu bölümde? Weegee (George Michael, Listen without Prejudice vol.1), Bernd&Hilla 
Becher (Kraftwerk, Kraftwerk), William Klein (City Kid, Name of the Game), William 
Eggleston (Big Star, Radio City), Elliott Erwitt (Fairground Attraction, The First of a Mil-
lion Kisses), Sebastião Salgado (Jerry Harrison, Casual Gods), Robert Doisneau (Tracey 
Thorn, Plain Selling), René Burri (Kiss in the Dark, Something Special), Andreas Gurs-
ky (Members of Mayday, Worldclub), Anders Petersen (Tom Waits, Rain Dogs), Emmet 
Gowin (Cat Power, Headlights)...

Foto Colectania’nın geniş sergi mekânının tüm duvarlarına ve kolonlar arasına mon-
te edilmiş pembe, yeşil, sarı ve lacivert renkli büyük panellere yerleştirilmiş yüzlerce 
plak kapağı… Bir yanda müzik tarihinin efsanevi onlarca grup ve şarkıcısı, diğer yanda 
fotoğraf tarihinin efsanevi isimleri… Kimi “Aaa, bunu da o çekmiş meğer” dedirten ka-
paklar, kimi “Bende bunun kasedi/cd’si var” dedirtenler… Total Records, belli bir yaşın 
üzerindekileri ilk gençliğine ışınlayıveren bir zaman makinesi gibi. Ve iki sanat dalının 
el ele verdiği nadide alanlardan birine dair hummalı bir adanmışlık ve çalışmanın -onca 
veriye rağmen- insanı yormayan zevkli bir sunumu. 

Yirminci yüzyılın ikinci yarısına dair alternatif bir fotoğraf tarihi önermesi olarak 
da görülebilecek Total Records’un bir sonraki durağının neresi olacağı henüz meçhul. 
Ama meraklısına bir not olarak Antoine de Beaupré’nin editörlüğü, Jacques Denis ile 
Jean-Baptiste Mondino’nun katkılarıyla hazırlanan ve Aperture tarafından yayımlanan 
Total Records: Photography and the Art of the Album Cover başlıklı, sergideki plak kapak-
larından daha da fazlasını içeren -dört yüz elli sayfalık- bir kitap olduğunu da ekleyerek 
bitirelim.

2015 yılındaki ilk sunumundan itibaren gittiği her yerde büyük ilgi gören 
Total Records: Vinyl & Photography, geçtiğimiz aylarda şimdilik son durağı 
olan Barselona’daydı. Fotoğraf ve müziğin el ele verip hayat bulduğu ikonik 

plak kapaklarına adanmış sergiyi değerlendirdik

Hangimiz hayatında, en az bir kez, sırf kapağına bakıp beğenerek bir plak almamıştır? 
Tamam, kabul ediyorum, belki bazılarımız için plaklar, yetişemediğimiz bir döneme ait 
nostaljik birer objeden ibaret olabilir. O zaman aynı soruyu ‘plak’ yerine ‘kaset’ veya ‘cd’ 
koyarak tekrarlayalım: Hangimiz hayatında en az bir kez sırf kapağına bakıp beğenerek 
bir kaset veya cd almamıştır? (Aslında albümleri hatta artık sadece şarkıları dijital olarak 
indirip dinlediğimiz bu günlerde, fiziksel olarak kaset veya cd alan ya da bir albümü 
baştan sona dinleyen de pek kalmadı ya neyse!) Yine de, market raflarında bilmediği 
sıra sıra şarap markası/çeşidi karşısında dakikalarca kıvranmaktansa en yaratıcı etikete 
sahip şaraplardan birini seçen veya zaman zaman kitapçıda ismini hiç duymadığı ama 
kapağına vurulduğu kitabı alan ve her ikisinde de genelde yanılmayan biri olarak, yu-
karıdaki soruya kendi adıma olumsuz bir yanıt vermem imkânsız. 

Kapağı olmayan bir albüm neye benzer? Eğer yine plaklara dönecek olursak, polivinil 
klorürden üretilmiş, üzerine ses/müzik kaydı yapılmış, ortası boş, siyah bir daire ve bu 
daireyi dış darbelerden korumak/saklamak için kullanılan karton bir kılıftan oluşan bir 
nesneye. Peki bir albümü var eden ve klasik/kült haline getirebilen sadece ihtiva ettiği 

müzik midir? Muhtemelen hayır. Sanatçının/grubun kimliğine, yaptığı müziğin tarzına 
dair ipuçları da içeren fotoğraf, resim, illüstrasyon ve tipografiden oluşan tasarımıyla, 
üzerinde uzun uzadıya düşünülmüş görsel bir temsil (ve de nihayetinde reklam) aracı 
olan kapağının da parmağı vardır bunda. 

Kapağındaki Andy Warhol imzalı soyulabilir muz illüstrasyonuyla da kültleşen, The 
Velvet Underground’un efsanevi çıkış albümü; Beatles üyelerini kayıt yaptıkları stüd-
yonun önündeki yaya kaldırımında birbirinin peşi sıra yürürken gösteren -son stüdyo 
albümleri- Abbey Road; prize takılı mikrofonuyla tek ayağı arkada havadayken profilden 
poz veren Grace Jones’un androjen, post-endüstriyel küresel ikonluğunu sağlamlaştıran 
Island Life; Patti Smith’i beyaz bir duvar önünde, omuzuna attığı siyah ceketiyle adeta 
dünyaya meydan okur bir ifadeyle resmeden Horses; 30’lu ve 40’lı yılların sıra dışı haber 
fotoğrafçısı Weegee’nin Coney Island’daki halk plajında eğlenen kalabalığı resmeden 
siyah beyaz fotoğrafını kapağına taşıyan, George Michael’in solo kariyerinin ikinci al-
bümü Listen without Prejudice Vol.1; Nirvana’yı bir anda grunge müziğin en tepesine 
yerleştiren, bir dolarlık banknotu suyun altında yakalamaya çalışan bebek fotoğraflı 

SERGİ44

PLAK: EVERYTHING BUT THE GIRL, BEFORE TODAY, VIRGIN - VST 1624, INGILTERE, 1997 FOTOĞRAF: JUERGEN TELLER TASARIM: FORM/EBGT 
PLAK: GRACE JONES, ISLAND LIFE, ISLAND RECORDS - 207 472, FRANSA, 1985 FOTOĞRAF: JEAN-PAUL GOUDE TASARIM: GREG PORTO

PRINCE, LOVESEXY, PAISLEY PARK - 9 25720-1 ABD, 1988 FOTOĞRAF:  JEAN-BAPTISTE MONDINO TASARIM: LAURA LIPUMA
SERGE GAINSBOURG, LOVE ON THE BEAT, PHILIPS - 822 849-1, FRANSA, 1984 FOTOĞRAF: WILLIAM KLEIN TASARIM: BILINMIYOR

TOTAL RECORDS: VINYL & PHOTOGRAPY SERGİ GÖRÜNÜMÜ



46

“Genç sanatçıları destekleme” mekanizmaları üzerinden (genç) sanatçılar neye teşvik 
ediliyor? Yeni iş üretmek ya da mevcut işlerini göstermek için nitelikli çalışma ortam-
ları yaratılıyor mu? “Sanata teşviğin” soyut bir kategori olmaktan sıyrılıp, her vakanın 
“niteliksel” olarak değerlendirilmesi ve tartışmaya açılması, şirket, kurum ve bireylerin 
hızlıca parlayıp sönen girişimlerden kaçınıp, nitelikli inisiyatiflere yönelmesi açısından 
büyük önem taşıyor. Geçtiğimiz Aralık ayında 108 sanatçının katılımıyla gerçekleşen 
BASE Istanbul, kendini “Türkiye’deki ilk kolektif Güzel Sanatlar Fakülteleri yeni me-
zunlar sergisi” olarak tanımlıyordu. Kolektif sözcüğünün yersiz şekilde kullanıldığını 
düşünerek ne olduğunu anlamaya çalışıyorum: Neden sadece “Güzel Sanatlar Fakültesi 
yeni mezunları” bu sergiye katılabiliyor? Venedik Bienali’ndeki Türkiye Pavyonunun 
mimar menşeli bir sanatçıya verildiği 2017 yılında, sadece Güzel Sanatlar Fakülteleri 
öğrencilerine yönelik bir çağrı, acaba güncel sanat anlayışından uzak ve arkaik bir “pro-
fesyonellik” dürtüsünün belirtisi gibi algılanabilir mi?

BASE Istanbul sadece dört gün boyunca 108 sanatçıyı bir araya getirdi. Onlarca sa-
natçıyı bir araya getirdiğinden dolayı kısa süren bu “sanat fuarı” modeline, 2013 yılın-
dan beri düzenlenen -benzer şekilde galeri temsilinin olmadığı- Mamut Art Project’ten 
(MAP) alışığız. MAP’ta olduğu gibi BASE’de de sanatçıların işleri (hem de MAP’ın 
aksine, komisyon alınmaksızın) satın alınabiliyor. BASE Istanbul internet sitesinende 
ilk olarak katılımcı sayıları ve konuşmacı isimleri bombardımanıyla karşılaşılıyor: “31 
üniversite,” “108 sanatçı adayı” “116 yapıt,” “32 panel,” “75 konuşmacı”. Burada sanatçı-
lara neden “sanatçı adayı” dendiği bir başka konuyu gündeme getiriyor. Panele katılan 
konuşmacı listesi ana sayfada yer alırken sergiye katılan sanatçıların isimlerine ancak 
başka bir sekmeden ulaşılabiliyor. 12 bin kişinin ziyaret ettiği BASE Istanbul etkinliği 

sanat hayatına yeni atılan sanatçılar için işte tam da bu tür bir görünürlük sağlıyor: 
Katılımcı ikincil-üçüncül sekmelere, pratiklerine ve maalesef sergiledikleri işlere dair 
hiçbir bilgi olmadan sıkışıp kalıyor.1

BASE Istanbul’un Anadolu’nun dört bir yanındaki Güzel Sanatlar Fakülteleri’yle 
irtibata geçerek işlerini “genç sanatçılarla” ilgilenen galerici ve koleksiyonculara gös-
teremeyecek sanatçılara bir fırsat tanıdığını görmezden gelemeyiz. Ancak bu başarı-
nın sayılara endeksli bir sistem içinde kalması, katılan sanatçılara üretim süreçlerinde 
eleştirel/maddi bir katkıda bulunulmaması, sanatçıların küratörle anlamlı bir diyalog 
kurma ihtimalinin oldukça düşük olması,2 eğitim-öğrenim süreçlerini, ilgi alanlarını ve 
pratiklerini bir bağlama oturtma şansı tanınmaması, oldukça rahatsız edici bulunabilir.

Satılan işlerin yanına yapıştırılan kırmızı noktaların, 108 sanatçıda yanıltıcı bir başarı 
hissiyatı veya yanlış bir değersizlik hissine sevk edeceği hissine kapılmamak çok zor. 
Bugün mezuniyetinin üstünden beş sene geçmiş sanatçıların neredeyse tamamı hayat-
larını asistanlık, öğretmenlik ya da sanat pratiğiyle ilgisiz işlerden zar zor kazanırken, 
bu kırmızı noktaların BASE sanatçıları için sağlıklı ve sürekli bir “ticari hayatın” baş-
langıcı olacağını düşünmek naiflik olur. Organizasyon sahiplerinin niyeti ne kadar iyi, 
sponsorluk bütçeleri ne kadar bol olursa olsun, bu organizasyon içeriğine ve yönetimine 
yansımadığı sürece verilen hasar, etkinliğin getirisiyle yarışır hâle geliyor. Örneğin, 45 
dakikalık bir panele 6 konuşmacının davet edilmesi, belirlenen konu üzerine derinlikli 
bir tartışma ortamı oluşturma ihtimalini tamamen yok sayıp, etkinliğin sadece izleyici 
çekmek üzere düşünüldüğü sinyalini veriyor. Öte yandan, bir pazar günü kariyerinde 
elli yılı geride bırakmış bir sanatçının bir buçuk saat konuşmasına izin verilmesi, ta-
mamen genç sanatçı ve sanat profesyonellerinden oluşan günün tek ve son panelinin 

Sanata destek verir  

Genç sanatçılara destek vermek yeni bir olgu değil: 1939’dan itibaren Devlet Resim ve Heykel 
Sergisi yarışmaları düzenlendi, 1980’lerden beri de muhtelif üniversite, kulüp, şirket ve 

bankaların düzenlediği, genç sanatçılara yönelik açık çağrılı sergiler yapıldı. Son dönemde, 
sanat oluşumları ve galeriler bu konuya el attı. Maalesef “genç sanatçılar için ne yapılsa kârdır” 

anlayışı, günümüz inisiyatiflerde hiç olmadığı kadar belirgin. Bu anlayış tamamen yersiz 
olmamakla birlikte, devlet desteğinin yokluğu, mevcut olanak ve kaynakların en iyi şekilde 

değerlendirilme aciliyetini de beraberinde getiriyor

ELEŞTİRİ

-miş gibi yapmak

bir-buçuk-iki saat gecikmesine neden oluyor. Guy Debord’un deyimiyle "gösteri toplumu"-
nun kültür sindirimine uygun şekilde sanatın püre yapıldığı bu tür etkinliklerde, sanatçı-
ların “piyasayla” tanışmak ve şans eseri birkaç sanatseverle/sanat profesyoneliyle yaptığı 
"keyifli" muhabbetin dışında, (misafir sanatçı programları, kişisel ve/veya eleştirel zemini 
güçlü olan sergilerde olduğu gibi) pratiklerinin nasıl evrilebileceği, karşılaştıkları zorluk 
ve tartışmalardan neler öğrenebilecekleri acilen tartılması gereken bir konu.

2000’lerin başından beri Türkiye’nin her tarafına yayılan, yalnızca “büyük işler” değil, 
“en büyüğünü, kapsamlısını” yapma sevdasının sanat alanına sıçraması endişe verici. El-
bette ki genç sanatçıların zaten hazır işlerinin piyasayla buluşması ve (bazen ilk defa) alıcı 
bulması değerli; ancak MAP ve BASE gibi etkinliklerin albenili ve nispeten büyük bütçeli 
reklam kampanyalarının yakaladığı ziyaretçi sayısı, sanatçılara izleyiciyle anlamlı iletişim 
kurma garantisi vermiyor. BASE bünyesinde gerçekleşen ve çoğunlukla tanınmış sanatçı-
ların ve sanat profesyonellerinin katıldığı 32 panel dururken, 108 sanatçı “adayının” her 
birine ayırılacak vakit ne kadar uzun olabilir? Dolayısıyla bu mekanizma içinde de “genç 
sanatçı” yine küçüldükçe küçülmeye devam ediyor.

Bu kafa karışıklığı ve özensizliği gördüğüm bir başka örnek ise, BASE Istanbul’un “des-
tek sponsor”larından Sanata Bi Yer projesi. Proje, “Çünkü sanat alan ister” sloganıyla, sa-
natçıları işlerini bir web platformuna yüklemeye ve buradan erişime açmaya davet ediyor. 
Temmuz ayında Doğuş Grubu tarafından hayat geçirilen bu projenin yüksek prodüksi-
yonlu ve overdesigned web sitesinden bir danışma kurulu tarafından seçilen işler, Doğuş 
Grubu’nun çeşitli restoran, ofis ve hatta araba galerilerine asılıyor.3 Sanata Bi Yer, mani-
festosunda “gençlerin ürettikleri işleri daha geniş kitlelere [ulaştırmayı]” amaçladığından, 
“sanatı özgürleştir[diğinden]” bahsediyor. Bu nasıl olabilir bir bakalım.

Trabzon’da yaşayan bir sanatçı olsam ve işim, Sanata Bi Yer tarafından belirlenmiş 
sergileme alanlarından biri olan Kocaeli-Şekerpınar’daki Doğuş Otomotiv ofisinde gös-
terilecek olsa, bunun benim sanatsal gelişimime/pratiğime nasıl bir faydası sağlayabilir? 
İşimi görmekte ısrar edip Şekerpınar’a gidecek olsam, ofisin ortasında dikilip çalışanların 
yorum yapmalarını ve soru sormalarını mı bekleyeceğim? Ya da İstanbul’da yaşayan bir 
sanatçı olduğumu varsayalım; her hafta sonu işimin sergilendiği Kitchenette Ortaköy’e 
gidebilecek olsam da, oraya yemek yemeye gelmiş müşterilerin işimi nasıl fark etmesini 
sağlayıp, onlarla bir diyalog kurabilirim?

Doğuş’un Sanata Bi Yer inisiyatifi,  sosyal sorumluluk başlığı altında, sanatı özgür-
leştirmekten çok, bir iç mekân tasarım objesi kategorisine hapsediyor. Hem de “gençleri 
derecelendirme[miş], değerlendirme[miş], eleştirme[miş]” ve “onları sadece davet et[mek-
le]” övünerek... Belki de hiçbir sanat eğitimi olmayan genç sanatçının, sanatı hayatlarının 
odak noktasına oturtmuş sanat profesyonellerinden kısacık da olsa bir yorum almasının 
nasıl bir sakıncası olabilir? Bu popülizm, sanatçıya hizmet etmiyorsa, kime hizmet ediyor 
olabilir? Özellikle de sanatçıların hiçbir izin almaksızın işlerini dünyayla paylaşabileceği, 
daha gelişkin online sanat platformları mevcutken. Sanattan sanatçıyı çıkarıp, göze hoş 
gelen bir metaya indirgemek için "Bi Yer" ayırmaya çok da gerek yok belki de.

Doğuş’un sanat için ayırmadığı "Bi Yer"lerden de şu noktada bahsetmek lâzım: Alt Sa-
nat Mekânı, Ocak 2016’da bomontiada’nın “kültür kampüsü” olma iddiasını Babylon ve 
ATÖLYE İstanbul dışında somutlaştıracak, kampüsün tek kâr amacı gütmeyen oluşumu 
olarak Doğuş şirketler grubuna mensup Pozitif tarafından kuruldu. Yaklaşık bir buçuk 
sene boyunca Mari Spirito’nun yönetiminde (benim de asistan küratör olarak çalıştığım) 
Alt, çok küçük bir ekiple, şehirle sürekli diyalog içinde ve ülkede olup bitenden ilham ala-
rak İstanbul’da benzeri olmayan bir kunsthalle programı yürüttük. 

Nisan 2017’de Alt’ın bomontiada ALT adını alıp, A Corner in the World’e teslim edi-
leceği haberi pek çoğumuz için sevindiriciydi. En azından benim için A Corner in the 
World festival formatını almadan önce, daha henüz Kadıköy-Yeldeğermeni’nde "Köşe" 
iken, genç sanatçıların dans, film, müzik, performans ve tiyatro alanında üretimlerini 
sunduğu programıyla İstanbul’un belki de en heyecan verici yeni sanat mekânı olduğunu 
söyleyebilirim. Nitekim Eylül 2017’de bomontiada ALT yeni yönetimiyle tekrar açılınca, 
performans sanatları odağa konup, yerli sanatçılara ve yeni üretimlere destek verecek şe-
kilde yeniden kurgulandı, hatta ALT 001 adı altında İstanbul için ciddi denebilecek bir 
üretim desteği bütçesiyle bir misafir sanatçı programı başlatıldı.

Dolayısıyla, A Corner in the World’ün programı daha üç ayını doldurmamışken, Aralık 
2017’de mekânın ve de bütçesinin yarıya indirileceğini öğrendiğimde çok üzüldüm. Bana 
söylenen bomontiada ALT’ın 90-100’er metrekarelik dört tane galerisinin Doğuş tarafın-
dan kurulacak Ara Güler Müzesi için devir alıncağıydı. Mevcut mimarisiyle bu galerilerin 
Ara Güler gibi bir sanatçının fotoğraflarını sergilemek için ne kadar elverişsiz olduğunu bir 
kenara bırakırsak, çoktan dünya çapında önemli koleksiyonlarda temsil edilen ve pratiği 
belli bir dönemin nostaljisine hapsolmuş bir sanatçının görüle görüle bir noktada tükenmiş 
fotoğrafları için, her şeyden çok desteğe ihtiyacı olan, yeni yerel (ve çoğunlukla da genç) 
üretimlerinin önünün kesilmesi içimi acıttı. 

Genç/bağımsız sanatçılara destek konusunda Türkiye’den olumlu örnekler yok de-
ğil: Küratör Zeynep Öz, SPOT Üretim Fonu’nun Domates Biber Patlıcan festivallerini 
ve Sharjah Bienali’nin İstanbul ayağı “Bahar”ı düzenledi. Çoğunlukla görsel sanatlar ve 
performans alanında yeni üretimlerin sunulduğu bu platformlarda, sanatçılar işlerini kü-
ratörle yoğun bir diyalog süreci üzerinden şekillendirdi ve kendilerine ayrılan bir bütçeyle 
tamamladı. Sanatçı üretimini sağladığı imkânlarla “özgürleştirmek” ve her evresinde geri 
bildirimleriyle eleştirel bir zemine oturtmak bugün sadece Türkiye’de değil, dünyada ayrı-
calıklı kurumların çok az yapabildiği bir şey. Öte yandan SAHA Derneği Bağımsız Sanat 
İnisiyatiflerinin Sürdürülebilirliğine Yönelik Destek Fonu sağlıyor ve Türkiye’den sanatçı 
ve sanat profesyonellerinin uluslararası eğitim ve konuk sanatçı programlarına katılımını 
destekliyor. Eleştiriyi ve eğitimi önceleyen bir yaklaşımı mevcut organizasyonlarının bün-
yesine “aşılayan” ya da önemli ara yüzlerinden biri hâline getiren oluşumlar da mevcut: 
Fotoİstanbul fotoğraf festivali her edisyonunda, birçok atölyenin yanı sıra festivale davetli 
uluslararası ve Türkiyeli sanatçıların yerli fotoğrafçılara geribildirim verdiği portfolyo 
değerlendirme günleri düzenliyor. 

Yukarıdaki örneklerin hepsinde, satış istemli ya da istemsiz “arzu edilen sonuç” olarak 
tayin edilmiyor: Karşılıklı güven çerçevesinde, etkinlik/kurum ve işin pazarlanmasın-
dan çok, sanatçıya, üretimine emek veriliyor. Genç bir sanat profesyoneli olarak bu yazıyı 

yazarken tek dileğim, sanata destek vermek konusunda hevesli (ve bu konuda fazla deneyi-
mi olmayan) birey ve kurumların kaynaklarını en iyi nasıl değerlendirebileceği konusunda 
biraz daha fazla kafa yorması ve bunu yaparken de sanatçıyla birlikte çalışması. Öbür türlü, 
yukarıdaki örneklerde de görüldüğü gibi “-mış gibi yapmaktan” öteye gidilemiyor. Bu ko-
nuda naçizane fikrim; egoları ve kurumsal kimlikleri parlatan popülist projelere kimsenin 
ihtiyacının olmadığı! Nitelikli sanat eğitimini teşvik eden, sanatçı ve sanat profesyonel-
lerinin risk alabileceği, yeni üretim ve araştırma ortaya koyabileceği, süreç-güdümlü de-
neyim kazanabileceği mütevazı ölçekli projelerle başlayalım ve düşlemeye devam edelim! 

1Bu yazı baskıya giderken BASE websitesi güncellendi ve sanatçıların işlerinin bulunduğu bir e-katalog yayımlandı. Ma-
alesef, bu “katalog” da sanatçı işi ve iş fotoğrafı eşlemesinden fazla ileriye gitmiyor ve sanatçı projeleri için nitelikli bir 
aktarım biçimi teşkil etmiyor. Bu açıdan belki de sanatçıların ön plana çıktığı tek mecra BASE’in sosyal medya kanalları: 
burada—kısa metinler ve bir portre aracılığıyla—doğrudan işleri hakkında konuşmasalar da, pratiklerinin evriminden 
bahsedip BASE’in kendileri için neden önemli olduğunu anlatıyorlar. 
2Sanatçılar 1 Temmuz 2017’ye kadar, portfolyolarıyla değilen fazla üç işle BASE’ye başvurdu. BASE’nin İnternet sitesine 
göre, seçilen işler, sanatçıları tarafından 2-7 Ekim tarihleri arasında BASE’nin deposuna teslim edildi. Bu durumda, iki 
buçuk aylık (oldukça kısa) bir süreçte 108 sanatçının çoktan kurul tarafından seçilmiş işleri yerleştirme görevini üstlenen 
küratörün, sergi kurulumuna sanatçıların his ve düşüncelerini dahil etme kabiliyetinin—kişisel deneyimlerimden yola 
çıkarak—çok sınırlı olduğunu söyleyebilirim.
3Sanata Bi Yer’in websitesindeki “Nasıl Çalışır?” sekmesinde süreç şöyle tanımlanıyor: “Yüklenen iş onaylandıktan sonra 
site içinde yayımlanır. Yayımlanan işlerin nerede sergileneceğiniyse Danışma Kurulu belirler. İşler belirlenen sergileme 
noktalarında sergilenir. Bu bazen bir restoran olur, bazen bir otel veya alışveriş merkezi… İşi sergilenen kullanıcı, bundan 
haberdar edilir, işinin nerede sergilendiğini öğrenir.” Bu sıralamadan anlaşılacağı üzere, sanatçıya "haber verme" işlemi 
şaşırtıcı bir biçimde en son adımda gerçekleşiyor! Her ne kadar website tasarımlarında "heykel" ve "resim" ibareleri mevcut 
olsa da, süreç tarifinden sadece dijital baskıya müsait işlerin sergilenebileceği çıkarımı rahatlıkla yapılabilir.

BASE'ninkurucuları İdil ve Ali Kerem Bilge konuyla ilgili şunları aktardılar: "BASE, Türkiye’nin 
her yerinden mezun olan genç yeteneklerimize eşit bir görünürlük imkanı sağlamayı amaçlıyor. Gö-
rünürlüğün yanında bu kişilere yeni başlayan yolculuklarında iyi bir networking imkanı sunmaya, 
onları sanat üretimlerini devam etmek konusunda cesaretlendirmeye çalışıyor. Herkesin BASE’den 
haberdar olması adında kapsayıcılık bizim için çok önemli dolayısıyla sayıları paylaşmanın da öne-
mine inanıyoruz. Mezuniyet her sene zamanı belli olan bir milat. Birkaç senedir mezuniyet sergile-
rini sanat takipçileriyle buluşturmayı istiyorduk. Mezun olduktan sonra tüm hayatınızı etkileyen 
bazı kararları verdiğiniz dönemde nereden geleceği belli olmayan küçük bir destek bile size cesaret 
verebilir. Biz o destek olmayı çok istedik ve ilk sene başardık sanıyorum. Koleksiyoner olarak bunu 
Türkiye ölçütünde kariyerine başlayacak sanatçılar için yapabilmek, öğrencileri destekleyen aileler 
ve akademisyenlere karşı borcumuzdu. Biz BASE’de sergilediğimiz kişilere "sanatçı adayı" demeyi 
tercih ediyoruz çünkü Güzel Sanatlar Fakültesi’nden mezun olan herkes "sanatçı" olmayabiliyor, 
sanat üretimine devam etmeyebiliyor. BASE’nin misyonu yeni mezunlara görünürlük sağlamak. İlk 
yılımızda sponsorlarımız sayesinde katılımcıları İstanbul’a getirip ağırladık, eser kargo ücretlerini 
ödedik. Sponsorluklar el verdiği ölçüde de bu desteği devam ettirmeyi umuyoruz. Sanatçılar işlerine 
dair bilgileri izleyicilerle kendileri paylaştılar. Sergi 12.000 kişi tarafından ziyaret edildi. Website-
sinden kazananları ana sayfadan duyurduk. Serginin sanal olarak da gezilebilmesini ve kataloğun 
online incelenmesini sağladık. BASE'den sonra üretmeye devam eden tüm sanatçılarımızı takip 
edip haberlerini paylaşmaya çalışıyoruz. BASE Talks programını oluştururken çıkış noktamız genç 
yetenekleri onlara ilham olacak değerli kişilerle buluşturmak, farklı görüşleri sanatın her alanından 
insandan dinlemelerini ve kariyerlerinin başında doğru bilgi edinmelerini sağlayabilmekti. BASE 
2018’de konuşma programının yoğunluğunu biraz daha azaltarak, konuşma sürelerini uzatacağız 
ve daha derinlikli bir tartışma ortamı sunacağız. Panellerde mümkün olduğunda farklı isim ve 
tecrübeye yer vermeye devam edeceğiz. BASE için tek başvuru şartı kişinin BASE'nin düzenlendiği 
sene mezun oluyor olması, bu da BASE'e katıldığı sene bir okulda okuyor olduğunu işaret ediyor. 
Dolayısıyla bağlı bulunduğu eğitim kurumunun burada belirtilen konularda katkı sağlıyor olması 
lazım. Yukarıda belirtilen sanat eğitimi ve camiasının  farklı farklı aktörlerinin katkıda bulunması 
gereken tüm misyonların sadece bize yüklenmesi gurur verici olduğu kadar cesaret de verici. Bu 
çapta bir organizasyonun ilkinin ardından mutlaka bir takım iyileştirmeler olacaktı. BASE 2018 
katılımcıları için sergi sonrasında da bir mentoring sistemi oluşturmak istiyoruz. Sanatçıların ka-
riyerlerini takip edip paylaşmanın ötesinde,ileriki üretim süreçlerinde onlara eleştirel bir katkı su-
nabilecek bir kurgu üzerinde çalışıyoruz. Residency programlarıyla görüşüp sanatçılarımıza farklı 
imkanlar sunmanın yollarını araştırıyoruz. BASE 2017 sanatçılarının katıldığı İstanbul Arkeolo-
ji Müzesi’ne bağlı Darphane-i Amire’de gerçekleşecek Düşler Ülkesi Troya sergisinin de hazırlığı 
içindeyiz. Bu sergi için BASE sanatçılarımızın üretimlerine maddi bir destek de sağladık. Sadece 
BASE boyunca değil, öncesi ve sonrasında da ne yapabileceğimiz üzerine epey kafa yoruyoruz. 
Kırmızı nokta kullanımı konusunda bu yapıcı eleştirilere kulak vererek, 2018 itibariyle bu uygula-
mayı bırakacağız. BASE'yi "gösteri toplumunun kültür sindirimine uygun bir şekilde sanatın püre 
yapıldığı" bir etkinlik olarak ifade etmek, henüz yeni mezun olan gençleri tanımaya gelmiş olan 
12.000'e yakın sanatseveri, gençleri kültür sindirimi ile itham etmek haksız bir yaklaşım. BASE'e 
katılan sanatçılar hakkında fikir sahibi olmak isteyenlerin onlara hiçbir şey sormamaları, bir fikir 
ortaya koyma sürecinde asıl özne hakkında bilgi sahibi olmaya çalışılmaması doğru bulmadığım 
bir nokta. Bırakalım onlar ne düşünüyorlar bu girişim hakkında ne diyorlar onları duymak lazım. 
Sponsorluk bütçeleri maalesef yeterince araştırılmadan yazılıyor. Sadece bu tür organizayonları 
zor koşullarda yapmakta olan bizim hakkımızda değil, diğer sanat organizasyonları hakkında ve 
Türkiye'de hala niş kalan bu etkinliklere pazarlama ve iletişim bütçelerinden yer ayıran profesyonel 
firma yöneticileri hakkında yanlış bir algı oluşmasına yol açabiliyor. BASE elini taşın altına koyan 
onlarca kişinin desteğiyle yapılmış bir organizasyon. Geçtiğimiz yıl bütün sponsor destekleri hari-
cinde kendi cebimizden de epey harcadığımızı açıkça söyleyebiliriz. Umarım yıllar içinde bu durum 
tersine döner ve bizlerin öz kaynaklarına bağımlı olmadan daha sürdürülebilir olma yolunda ilerler. 
Sanatçıların sanatseverlerle iletişim kurabilsin ve işlerinin altında yatan algı dünyalarını doğrudan 
anlatabilsinler diye sergide olmalarını çok önemsiyoruz. Türkiye'de 70'e yakın GSF olduğunu için 
geometrik genişlemenin sınırı belli. Geride kimseyi bırakmamak adına sergi kapsamını her sene 
geliştirmeye çalışıyoruz ve imkanlarımız ölçüsünde bize gelen talepler doğrultusunda her sene 
daha iyisini yapmaya çalışacağız. BASE iletişim konusunda fikre gönül vermiş bir arkadaş ekibi 
ve ülkemizde az bulunan destekçilerle gerçekleştirdi. Yazıda tırnak içinde belirtilen genç sanatçı-
lardan fikir alınmadan yine bu yazının kaleme alınmış olması maalesef entelektüel olarak ve fikir 
tutarlılığı açısından doğru bulmadığımız bir yaklaşım. BASE'de eserleri sergilenen hatta mezun 
olamadığından dolayı sergiye katılamayan ancak başvuran eseriyle 2018 içerisinde seçildikleri bie-
nal, sergi ve yarışmalarla görünürlükleri artan ve "büyümelerini" verilerle ortaya koyabiliyoruz."

Yazı: Gökcan Demirkazık  İllüstrasyon: Caner Yılmaz



48 49

Sanatsal inisiyatiflerden söz etmeye başlayacaksak, her ne kadar benzer örgütlenme 
biçimlerini Erken Cumhuriyet döneminde seziyorsak da asıl 1990’lı yıllara bakmak daha 
ilginç olacaktır. Bu yakın tarihlerde ortaya çıkan inisiyatiflerin, Cumhuriyet ideallerini 
savunan ortaklıklardan ve onların hamilerinden hayli ayrı ve çok çeşitli yönlerde seyret-
tiğini de belirmeliyiz. Bugün bu yakın tarihlerdeki inisiyatiflere kabaca bir göz atsak, 
onların merkezî bir ideal peşinde değil, tam tersi, o merkezî yapıdan uzak alanlarda 
gezindiğini göreceğiz. 

Bu yakın tarihli inisiyatiflerin yöneldiği farklı alanlar ya da farklı konular, bize en 
net olarak şunu anlatıyor: Merkezî devlet yapısının içinden sıyrılabilmek ve dayatılmış 
bir ideolojiyi, buna bağlı bir “anlayış ortamı”nı, bir “koşullar zinciri”ni, bir “bakış alış-
kanlığı”nı ve bir “yaşam empozesi”ni sorgulamaya açmak… Düpedüz bir “sivilleşme” 
hali doğuyor bu çabalar sonucunda… Ve hem o merkezî yapıya, hem de “yeni” iktidar 
tipine dair uygulamalar arasındaki benzerlikleri ve farklılıkları saptayarak, iktidarın 
genel karakterini çözümlemeye girişen bu inisiyatifler, hareket alanlarını oluşturacak 
bir “özerklik” elde etmek amacındalar. Çünkü özerklik olmadan inisiyatif sağlanamıyor.

Buraya kadarki açıklamalarda bir sorun yok; aşağı yukarı her inisiyatifin yapması 
gereken olağan şeyler bunlar. Yine de yakın tarihli inisiyatifler üzerine biraz daha dü-
şündüğümüzde, onların içinde yer aldıkları dönem itibarıyla, bazı çelişkili durumlarla 
da karşılaştıklarını öne sürebiliriz. Buradaki çelişki, her bir inisiyatifin ayrı ayrı dav-
ranışlarından ya da bazı hatalarından kaynaklanmıyor, “inisiyatif” denilen şeyin nasıl 
tanımlandığından ve hangi işlevleri üstlenmiş olduğundan kaynaklanıyor.

Konuyu biraz açalım ve yakın tarihin siyasi durumuna bakalım: Biliniyor ki 1980’li 
yılların ikinci yarısındaki koşullar, Türkiye’deki siyasi çalkantıların yanı sıra birtakım 
sert değişimleri de ortaya çıkartmıştı. “Yeni dünya düzeni” ile bir uyum yakalama gi-
rişimleri özellikle ekonomik alanda belirginlik kazanıyordu, ama konunun bu alanla 
kısıtlı kalmayacağının da ipuçları sezilmekteydi. Çok kabaca anımsayacak olursak, o dö-
nemin siyasi sahnesi, “içe kapalılık”tan kurtulma ve “uluslararası pazar”a endekslenme 
sürecini hazırlayan önlemlerle doludur. Yani söz konusu dönemin görüntüsü, ekonomiyi 
de içine alır bir durumda, açık seçik bir siyasi “değişim” idi. Bu siyasi değişimin en etkili 
söylemleri ise ulus-devletlerin sorgulanması üzerine gelişmiştir.

Niçin ulus-devletler sorgulanıyordu? Bu sorgulama, o dönemin siyasi karakteri açı-
sından çok mantıklıydı. Çünkü ilk anda, uluslararası bir pazarın dünyada daha fazla 
yaygınlaşabilmesi için, ulusal sermayelerin “çok uluslu şirketler” haline gelmesi gerekiyor, 
böylece o “içe kapalılık”tan sıyrılma zorunluluğu duyuluyordu. İkinci adımda, devletin 
sermaye ile ilişkisi ve pazar üzerindeki tüm denetim mekanizmaları zayıflatılacak, liberal 
bir sermaye yapısı tesis edilecekti. “Liberal sermaye” denilen şey de siyaseti yönlendir-
meye ve her koşulu “kendisi” için yararlı kılmaya yetkin olacaktı. Açıkçası, “ideolojik 
devlet” iktidarından “sermaye devleti” iktidarına doğru ilerleyen bir değişimdi bu…

Bu dönem son derece çekici vaatlerle doludur. En önemli vaat, ulus-devletleri ve onla-
rın sert ideolojilerini sorgulama söylemlerinin arasında yer alan, hatta ana fikri oluşturan 
şu eğilimden doğuyordu: Devletlerin, merkezî iktidar yapısını bozmak… Ve bu noktada, 
düşüncelerin karışmasına, tartışmaların yörüngeden çıkmasına neden olan bir çelişki 
mevcuttu: Merkezî iktidarın baskılarından kurtulmak adına, “yeni dünya düzeni”nin 
söylemleri bir yandan sempatik geliyor, diğer yandan da ufukta beliren sermaye ikti-
darına eleştiriler öne sürülüyordu. Oysa bu iki durumun iç içe geçerek, yeni bir iktidar 
sistemi hazırladığını, üstelik bunun “eski” merkezî iktidar yapısından daha da sert bir 
iktidar yaratacağını tahmin edebilmek gerçekten çok da kolay değildi.

Böyle bir süreç, kaçınılmaz biçimde kendi söylemlerini de üretecekti elbette; bu an-
lamda öne çıkan en vurucu söylem, “sivilleşme” ya da “sivillik” idi. Bu tabirin cazibesi, 
devletin merkezî iktidarına karşı koymaktan gelse de yeni ve daha değişik bir iktidara 
doğru yol alma potansiyeli henüz fark edilememişti. Bu yüzden “sivilleşme” ya da “sivil-
lik”, siyasi bakımdan dönemin eleştirel tabirleri arasında en ön sırayı aldı. Fakat 1990’lı 
yılların ortalarına yaklaşırken küresel sermaye iktidarının “ne olduğu” aşağı yukarı an-
laşıldığında, bu iktidarın liberal sistem ile ilgili pratiği kavranmaya başlandığında ve o 
iktidar kendi meşruluklarını giderek dayattığında, “sivilleşme ya da “sivillik” tabirleri 
de havada kaldı. 

İşte yine 1990’lı yılların ortalarından itibaren, Türkiye’nin bu koşullarında beliren 
sanatsal inisiyatifler, kendilerine “sivil” tabirini yakıştırmakta pek de tereddüt etme-
mişlerdi. Ya da kendileri için dışarıdan yakıştırılan bu tabire itirazda bulunmamışlardı. 
Oysa bilinmekteydi ki “sivil” olan şey, feodalizm sonrası doğan, sanayi toplumlarını 
oluşturan felsefi dinamikler ile gelişen ve aynı zamanda da kral-kilise arasındaki iktidar 
çatışmalarının “dışında” örgütlenen bir özerkleşme durumunu işaret ediyordu. Bu, farklı 
bir “sivillikler”, başka bir söyleyişle de bir “özerklikler bütünü” idi. Yani “sivil” tabiri, 
tam olarak liberalizmin ya da liberal devlet modelinin ana maddesiydi. “Yeni dünya dü-
zeni” denilen küresel sermaye iktidarı da aynı tarihsel yöntemi kullanıyor, karakterini 
merkezî devlet iktidarının ötesinde, “neoliberal” tanımında buluyordu. 

Şu var: Liberal bir devlet anlayışı eğer dağınık özerkliklerin “homojen olmayan” bir 
bütünüyse, söz konusu özerkliklerin kendi başlarına buyruk olduğu ya da yalnızca ken-
di özel koşulları sayesinde “kendiliğinden” doğduğu söylenemez. Onları üreten, liberal 
devlet anlayışının modelidir ve o model, üstün bir güce ve o gücün denetim yeteneğine 
gereksinim duyar. Açıkçası üstün bir birleştirici güç olmadan, bir iktidar yapısı olma-
dan, dağınık özerkliklerin (ki bunlar belki farklı unsurlardan oluşmuş bir nüfus, belki 
de dağınık siyasi eğilimlere ya da yarar hedeflerine sahip kitlelerdir) bir araya gelerek 

bir model oluşturması olanaksızdır. Fakat bu modelin yapısı, elbette üstün güç ile özerk-
likler arasındaki karşılıklı mücadele, en fazla da karşılıklı etkileşim ile kurulur. Burada 
şunu da belirtelim: Geleneksel olarak bir iktidar kendi tebaasını birleştirirken, onları bir 
birlik adına baskı altında tutmaz; onları bir yandan üretir, bir yandan da onlar tarafın-
dan üretilir. O halde liberal iktidardan da anlaşılan şudur: Özerk alanların sağlanabil-
mesi, ama bu özerklikleri bir arada tutan üstün bir gücün oluşturulması… Öyleyse daha 
da açıkçası ve daha da vurucu olanı, bu iktidarın asıl sahibinin ya da o üstün gücünün, 
“sivillik” alanlarının oluşudur.  

Dolayısıyla liberallik ortamında Türkiye’de yaygınlaşmaya başlayan sanatsal inisi-
yatifler, bir yandan “sivilleşme” ya da “sivillik” tabirlerini üstlenerek özerkliklerini ilan 
ediyorlar, öte yandan da küresel sermaye iktidarının neoliberal söylemine ortak oluyor-
lar, ama bir yandan da o iktidara karşı çıkıyorlardı; bilerek ya da bilmeyerek bir çelişki 
yaşanmaktaydı.

Genel olarak düşünüldüğünde, sanatsal olsun ya da olmasın, inisiyatiflerin temel ko-
şulu “ortak çalışma” yönteminin ve bununla birlikte kültürünün tesis edilmesidir. Bir 
de bu ortaklık fikrinin etiği gündeme gelmektedir ki o da inisiyatif üyeleri tarafından 
kurulur. Özellikle etiğin kurulması aşamasında Levent Çalıkoğlu’nun çarpıcı bir sap-
taması vardır; kendi yürüttüğü oturumlar ile “sivil inisiyatifler” konusunu ele alan ko-
nuşma dizisini kitaplaştıran Çalıkoğlu, bu kitabın girişine yerleştirdiği metinde şöyle 
der: “Sivil inisiyatif olmanın temel şartlarından biri ortak çalışma kültürü ve etiğinin 
geliştirilmesidir. Buradaki oluşum ve inisiyatiflerde yer alan bireyler bu talepleri sade-
ce kendi adlarına değil, birlikte çalışmayı arzuladıkları veya hedefledikleri topluluklar 
için de yerine getiriyorlar. Bu coğrafyada nadir gelişen bir düşünce bu. Bu durum, sanatı 
atölyeden çıkardığı gibi, konuşma, tartışma ve ortak cevaplar bulma ve keşfetme gibi 
yeni bir duyarlılığa işaret ediyor.” 

Yukarıdaki alıntı, eğer etik açıdan “başka” topluluklarla da bir ilişkiyi ve onlarla bir 
işbirliğini ve tartışmayı öneriyorsa, o halde inisiyatiflerin disiplinler-arası ve dışa açık 
bir niteliğinin de olması gerektiği öne sürülüyor. Ancak bu yolla, inisiyatifler diğer özerk 
alanlar ile işbirliği yaparak merkezî ya da değil, iktidarı sorgulayabilecek ve kendisini de 
özerk bir alana dâhil edebilecek. Bir inisiyatifin “olmazsa olmazı”dır özerklik; etiğini 
de bu özerklikten kotarıyor. Demek ki bir inisiyatif, özerk kalabilme ya da merkezî ik-
tidarın etkilerinden uzak durabilme adına “içe kapanma”yı kesinlikle aşmak zorunda… 

Ama burada inisiyatiflerin karşılaştığı büyük bir sorun doğuyor; daha önce de be-
lirttiğimiz gibi, 1980’lerin siyasi koşulları yönünde baş gösteren bir sorun bu: Artık 
iktidar, tek başına iktidar değil. Burada hemen bir ayrıntıdan söz etmeli: Merkezî ik-
tidarın öneminin kaybolmadığını, en azından Türkiye koşullarında bunun devam et-
tiğini söyleyenler çıkacaktır. Üstelik bu tip bir iktidarın, farklı ülkelerde sürdüğünü 
iddia edenler de olacaktır. Onlar bir bakıma haklıdırlar; “güçlü lider”, “diktatör”, “tek 
parti” vb. saltanatları, dünyada da hâlâ varlıklarını koruyor. Belki böyle geleneksel ikti-
dar tipleri karşısında inisiyatiflerin işi daha kolaydır; çünkü onların niçin oluştukları, 
neye karşı bir tavır ortaya koydukları, hangi etiği savundukları ve o bağlamda nasıl bir 
özerklikten söz ettikleri daha kolay açıklanabilir. Bu noktada bir inisiyatifte aranacak 
olan, kendisini kuşatan iktidar ortamında bir “karşıtlık” yaratabilmesidir. Fakat böyle 
bir görüntünün küresel sermaye iktidarı döneminde çok net olmadığını, hatta aldatıcı 
olduğunu söylemeliyiz, şöyle ki; yukarıdaki satırlarda belirtmiştik, tekrarlayalım: Ser-
maye iktidarı, merkezî devlet iktidarı ile iç içe geçerek ve kendisini bu yolla meşrulaş-
tırarak, “eski” olandan daha sert bir “iktidar” icat ediyor. Ve bu iç içe geçme durumu, 
tartışılmaz biçimde “sivillik” ve “özerklik” üzerine kuruluyor. 

Değil mi ki neoliberal devletin, içindeki özerklikleri bir arada tutan bir güç olduğunu 
biliyoruz ve bu güç, bir “bütünleştirici” olarak tüm dağınık özerklikleri sahiplenmekte, 
bu özerklikler de birbirlerini karşılıklı biçimde var etmektedir, hâkim güç sıradan ya-
şamın her yerine sinmiş, özerk alanlar da iktidara dâhil olmuştur. Başka bir söyleyişle, 
hukukun da manipülasyonu ile birlikte her yer bir bakıma özerklik alanı, bir bakıma 
da o “bütünleştirici” hâkim gücün kendisi olmuştur. 

Konuyu şöyle toparlayalım: İnisiyatifler bugün, kendileri için yapılan tanımlardan 
daha farklı bir yerde duruyor olabilirler, onlar yukarıda dile getirilen sorunların ayır-
dında olup ağırlıklı biçimde bu konularla ilgileniyor da olabilirler. Zaten birçoklarının 
kendilerine yakıştırılan “sivillik” tabirine artık pek de itibar etmemeleri, sabitleşmiş 
ideolojik sorunların ötesinde değişken “meşruluklar” ile ilgilenme istekleri bunu vurgu-
luyor. Oysa tüm bunların yanı sıra, hem kendi özerklikleri, hem de ilişkide bulundukları 
diğer özerk alanlar açısından hâlâ çözümlenmemiş bir durum var; o da şu: Hangi “özerk-
lik”ten söz ediyoruz? Neoliberal iktidarı oluşturan özerklik midir bu, yoksa özerklikler 
ile oluşmuş o iktidarın dışında bir “özerklik” mi? Hangisi? Biz tümüne “özerklik” diyo-
ruz, ama iktidar ile iktidarı oluşturan özerk alanlara “direnen” bir “özerklik” arasında 
bir fark olmalı. 

Şimdi terminolojik bir araştırmaya gereksinim doğmakta… Geleneksel “iktidar” sü-
recini sona erdirdiğini ve “özgürleşme”yi getirdiğini savunan küresel sermaye iktidarını 
çözümleyebilmek, belki de en çok bu terminolojik soruna ağırlık vermekle başlıyor ki 
o da yalnızca sanatçıların çabasıyla halledilebilecek bir şey değil… Çok net olarak şu: 
İnisiyatifleri kuşatacak, işbirliği yapacak entelektüel bir alan olmaksızın ve iktidarı oluş-
turan özerklikler ile inisiyatiflerin özerkliklerini ayrıştıracak bir çalışma yapılmaksızın, 
ortaya konulacak her çaba, içinde bir çelişki barındıracak.

Şu sivillik 
meselesi 

ve sanatsal 
inisiyatifler

Yazı: Emre Zeytinoğlu



50

ATATÜRK KÜLTÜR MERKEZI, 1977, FOTOĞRAF: REHA GÜNER, TABANLIOĞLU ARŞIVI

16 Mart-28 Nisan 2018 tarihleri arasında Berlin Architekturgalerie'de 
açılan Recomposing AKM adlı sergiye dair bir dizi röportajı ve bir 
yazıyı iki bölüm olarak yayımlamayı planladık. Röportajlar yeni AKM 
projesinin müellifi Murat Tabanlıoğlu, serginin gerçekleştirildiği 
Architekturgalerie'nin kurucusu ve yöneticisi Ulrich Müller ve ikisini bir 
araya getirerek serginin oluşmasına önayak olan ayrıca kapanışta Murat 
Tabanlıoğlu ile bir söyleşi gerçekleştiren mimarlık tarihçisi Olaf Bartels 
ile gerçekleştirildi. Yaz sayımızda Müller ve Bartels röportajını yayımlıyor 
Murat Tabanlıoğlu röportajını ise gelecek bölüme bırakıyoruz

Atatürk 
Kültür 
Merkezi

DOSYA

projesi
Dosya: Orhan Esen*

YENI ATATÜRK KÜLTÜR MERKEZI PROJESI, CEPHE, TABANLIOĞLU MIMARLIK



52

Bu sergi nasıl ortaya çıktı? Serginin konseptinde 
veya gerçekleştirilmesinde katkın oldu mu?

Murat Tabanlıoğlu ile Architekturgalerie Münih'ten 
Nicola Borgmann'ı bir araya getirmiştim ve Tabanlıoğlu 
Mimarlık'ın tasarladığı „Stage_0 Travelogue“ sergisi orta-
ya çıkmıştı. O sergiye danışmanlık da yaptım. Berlin'de 
ise aslında ona sadece Architekturgalerie Berlin'i tavsiye 
ettim, gerisini Tabanlıoğlu Mimarlık ve Ulrich Müller 
doğrudan hallettiler. Sergi konseptinde yazıya yer yok, bil-
diğimiz anlamda klasik bir mimarlık tarihi sergisi değil. 

Sergi izleyiciden bilişselden çok güdüsel bir yakla-
şım bekliyor. Sergilenen objeler ve resimler hakkın-
da asgari bilgiler veren A4 boyutunda, daha çok sanat 
sergilerindeki benzer dokümanları hatırlatan bir hand 
out var. Tek istisna sadece bir dijital ekran üzerinden 
ulaşılabilen; çoğunlukla gazete kupürleri ve dergi ya-
zılarından oluşan metinler içindeki yer alan ve yegane 
Almanca metin olan, senin yazın. En üstte duruyor. 
Bilinçli bir tercih mi tesadüf mü?

Tesadüf olduğunu tahmin ederim. Metnimin bu şekil-
de “alıntılanmış” olduğunu ben de bilmiyordum.

Metinde şöyle bir ibare dikkatimi çekti: “... modern 
Türkiye'yi sembolize eden bir yapıya, bir tür “Türkiye 
Cumhuriyet Sarayı”na dönüşmüştü.” Bu, Demokratik 
Alman Cumhuriyeti'nin başkenti Berlin'de yer alan 
“Cumhuriyet Sarayı”na bir gönderme miydi? 

Evet, öyle görüyorum. Tabii her teşbihte biraz hata payı 
da bırakmak kaydı ile, AKM’nin Türkiye Cumhuriyeti 
için sembolik olan anlamı ile “Cumhuriyet Sarayı”nın De-
mokratik Almanya Cumhuriyeti için sembolik olan anla-
mı ile benzeşiyor.

Hangi paralellikleri görebiliyorsun?
“Cumhuriyet Sarayı”nın Doğu Alman Halk Meclisinin 

yani parlamentonun toplantı mekânı fonksiyonu olduğu-
nu saymazsak, diğer fonksiyonları benzeşiyor: İçlerinde 
sergi, sinema ve tiyatro salonları ve benzerlerini barındır-
maları. Berlin’deki Cumhuriyet Sarayı yıkıldı gitti, İstan-
bul’daki ise şimdi yeniden inşa ediliyor. Ben bunu oldukça 
dikkate değer buluyorum.

Tahmin ederim ki, yıkılan AKM’yi işlevli halin-
deyken deneyimlemişsindir. Burası gerçekten de  bir 
Centre Georges Pompidou ya da Kulturhuset, hatta 
Berlin Cumhuriyet Sarayı gibi 24 saat açık bir kültür 
merkezi mantığı ile işledi mi? Mesela orada, gösteri sa-
atleri dışında bir arkadaşınızla oturup bir kahve içmek 
mümkün müydü? Demek istediğim mimarların bina-
nın nihai kullanımı konusundaki arzu ve niyetlerine 
bazen gereğinden fazla değer biçiyor olabilir miyiz?

Evet, AKM’yi işlevli iken deneyimleme imkanım ol-
muştu. Doğallıkla, diğer binalara sadece ilkesel açıdan 
benziyordu. Ama Türkiye’deki toplumsal hayatı da İsveç 
ya da Doğu Almanya’dakinden daha farklı deneyimledi-
ğimi ifade etmeliyim. İstanbul’daki arkadaşlarla zaten 
kültür merkezlerinde değil kafe ve restoranlarda buluşur-
duk. Bu da belki Fransız toplumundakine daha yakın bir 
durum. Böyle benzerliklere dikkat çektiğimde, kastım bi-
rebir tekabüliyettense ilkesel benzerlikleri öne çıkarmak. 

Biz yeni AKM’nin gerçekten de kullanılan bir ka-
musal alan olmasını dileyelim! Tabanlıoğlu projesinin 
kabul olmasını “şaşırtıcı” olarak niteliyorsun. Neden?

Şu ana dek gerek yerel gerekse merkezi yönetimdeki-
lere tavrını kapalı ve mesafeli buldum. Gezi protestoları 

esnasında Başbakan Erdoğan binanın yıkılacağını ilan 
etmişti. Bu nedenle Murat Tabanlıoğlu'nun sıkı bir mü-
zakereci olduğunu bilsem de nihai desteğini şaşırtıcı bu-
luyorum.

Erdoğan kamuoyu yönünde bir kaç kez “barok” bir 
bina arzu ettiğini ifade etmişti. Sonuçta bu istediğini 
de almış olabilir mi? Yani “modern var, modern var; 
barok var, barok var,” diyebilir miyiz?

Murat'ın Erdoğan'ın gönlündeki ya da kastettiği ‘ba-
rok’u yakaladığını sanmıyorum. Benim için modern çok 
farklı şekillerde biçimlenebilen bir şey: AKM’nin moder-
nitesi de çağdaşı da başka binaların modernitelerinden 
ayrışır. Malzemenin parlaklığı, ışığın kullanımı ve baş-
ka özellikler aynen barokta olduğu gibi, duygulara hitap 
ediyor, duyuları uyarıyor. Bu anlamda AKM’nin tekil ve 
mutlak bir modernin temsilcisi değil ama modernin bir 
biçimlenişi olduğunu söylerdim. Aynı şekilde tekil ve 
mutlak bir baroktan söz etmektense, bir tasarımın -evet- 
Murat Tabanlıoğlu’nun tasarımında olduğu gibi barok bir 
karakteri olabileceğini söylerdim. Bu tasarımın karakteri 
gayet teatral ve bu da amaca gayet uygun. Ama Erdoğan 
‘barok’u mu? Bence değil. Öyle olmak için çok mütevazi, 
pek çekingen. Yine de buna rağmen Erdoğan'ın beğenisini 
kazandı zaten şaşırtıcı olan da bu.

Orhan Esen ve Olaf Bartels** söyleşisi

DOSYA

M U R AT  TA B A N L I O G L U

1 9 6 0  B O R N  I N  I S TA N B U L

1 9 9 0  F O U N D E D  TA B A N L I O G L U  A R C H I T E C T S  W I T H  H AYAT I  TA B A N L I O G L U

1 9 9 2  D I P L O M A AT  V I E N N A T E C H N I C A L U N I V E R S I T Y –

 D E PA RT M E N T O F  A R C H I T E C T U R E

2 0 1 3  M E M B E R  O F  M A S T E R  J U RY,  A G A K H A N  AWA R D  F O R  A R C H I T E C T U R E ,  2 0 1 3

2 0 1 4  C U R ATO R  O F  T H E  F I R S T PAV I L I O N  O F  T U R K E Y AT  T H E  1 4 T H

 I N T E R N AT I O N A L A R C H I T E C T U R E  E X H I B I T I O N  AT  T H E  V E N I C E  B I E N N A L E

M E L K A N  G U R S E L

1 9 7 0  B O R N  I N  I S TA N B U L

1 9 9 3  D I P L O M A AT  I S TA N B U L T E C H N I C A L U N I V E R S I T Y

 FA C U LT Y O F  A R C H I T E C T U R E

1 9 9 5  J O I N S  TA B A N L I O G L U  A S  PA RT N E R

2 0 1 5  C O - C U R ATO R  O F  WA R M / W E T,  L O N D O N  D E S I G N  F E S T I VA L

S E L E C T E D  P R O J E C T S

2 0 0 4  I S TA N B U L M O D E R N

2 0 1 0  L E V E N T L O F T &  L O F T G A R D E N S ,  I S TA N B U L

2 0 1 2  B O D R U M  I N T E R N AT I O N A L A I R P O RT

2 0 1 4  D A K A R  C O N G R E S S  C E N T E R

2 0 1 6 –  11 8 E  5 9 T H  S T R E E T R E S I D E N C E S ,  N E W  Y O R K  C I T Y

2 0 1 7 –  A S TA N A T R A I N  S TAT I O N

2 0 1 7 –  ATAT U R K  C U LT U R A L C E N T E R ,  I S TA N B U L

A R C H I T E K T U R
G A L E R I E
B E R L I N

K A R L - M A R X - A L L E E  9 6    1 0 2 4 3  B E R L I N

T E L + 4 9  ( 0 ) 3 0  7 8 8  9 7 4  3 1

W W W. A R C H I T E K T U R G A L E R I E B E R L I N . D E

TA B A NLIOGLU ARC H I T E C T S  R E C O M P O S I N G  A K M

TABANLIOGLU ARCHITECTS

E X H I B I T I O N :   M A R C H  1 6 – A P R I L 2 8 ,  2 0 1 8

  T U E S D AY – F R I D AY 2 – 7  P M

  S AT U R D AY 1 2 – 6  P M

FA M I LY A L B U M :  H AYAT I  TA B A N L I O G L U ,  M U R AT TA B A N L I O G L U

A cul tura l  bui ld ing wi th  a  long and complex h istory

The master  p lan  fo r  Is tanbu l ,  wh ich  inc luded a  c i ty  park  and an  opera  house in  Taks im Square ,  was 

drawn up by  the  French arch i tec t  and urban des igner  Henr i  Pros t  in  1936-1937.  In  1940,  French arch i -

tec t  Auguste  Per re t  p repared a  des ign  fo r  the  Is tanbu l  Opera  House.  On May 29 ,  1946 a  groundbreak ing 

ceremony he ld  fo r  the  f i rs t  foundat ions .  The pro jec t  was  soon ha l ted  by  the  e f fec ts  o f  the  Second Wor ld 

War.  From 1953 to  1955,  German arch i tec t  Pau l  Bonatz  made severa l  ske tches  fo r  the  opera  house, 

bu t  they  were  no t  deve loped fu r ther.  In  1956,  the  Turk ish  Min is t ry  o f  Pub l ic  Works  appo in ted  Hayat i 

Taban l iog lu  as  ch ie f  a rch i tec t  o f  the  pro jec t .  In  1957,  German arch i tec t  Gerhard  Graubner  was inv i ted  to 

examine the  pro jec t  and endorsed Taban l iog lu ’s  des ign .  In i t ia l l y  conce ived to  opera te  on ly  as  an  opera 

house,  the  bu i ld ing  evo lved in to  a  cu l tu ra l  cen ter  tha t  wou ld  meet  the  needs o f  the  day.  The pro jec t  was 

de ta i led  by  a  g roup o f  co l labora t ing  exper ts  on  s ta t i cs ,  f i t t ings ,  s tage techn iques ,  and acous t ics ,  inc lud -

ing  Wi l l i  Eh le ,  the  German s tage exper t .  Const ruc t ion  was in te r rup ted  fo r  th ree  years  bu t  the  bu i ld ing 

f ina l l y  opened on  Apr i l  12 ,  1969 –  23  years  a f te r  i t s  foundat ion  was la id .  One year  la te r,  on  November 

27 ,  1970,  the  bu i ld ing  was mass ive ly  damaged by  a  f i re  tha t  b roke  ou t  dur ing  a  per fo rmance o f  Ar thur 

Mi l le r ’s  “The Cruc ib le . ”  F rom 1971 to  1977,  Hayat i  Taban l iog lu  d ra f ted  a  new p lan  fo r  the  bu i ld ing  tha t 

inc luded s ta te -o f - the-ar t  techno logy  fo r  in te r io rs  and f i t t ings .  The Is tanbu l  Pa lace  o f  Cu l tu re  reopened 

under  i t s  new name,  A ta tu rk  Cu l tu ra l  Center  (AKM) ,  on  October  6 ,  1978.

In  1999,  the  AKM was reg is te red  as  a  “cu l tu ra l  asse t , ”  and i t  was  dec la red  a  p ro tec ted  cu l tu ra l  landmark . 

The same year,  upon the  recommendat ion  o f  the  Min is t ry  o f  Cu l tu re ,  Taban l iog lu  Arch i tec ts ,  now under 

the  d i rec t ion  o f  Hayat i ’s  son ,  Mura t  Taban l iog lu ,  p repared a  concept  des ign  fo r  the  renovat ion  o f  AKM, 

wh ich ,  however  was u l t imate ly  no t  imp lemented.

In  2005,  a  p roposa l  was  ra ised to  demol ish  the  bu i ld ing ,  on  the  grounds tha t  i t  had  comple ted  i t s  eco-

nomic  l i fe .  However,  concer ted  na t iona l  and in te rna t iona l  e f fo r ts  were  success fu l  in  sav ing  the  bu i ld ing 

and ensur ing  i t s  renovat ion .  Taban l iog lu  Arch i tec ts  was commiss ioned fo r  the  AKM renovat ion  under  the 

ausp ices  o f  the  Is tanbu l  2010 European Cap i ta l  o f  Cu l tu re  Agency,  and the  renovaton  pro jec t  was  ap-

proved by  the  s ta te  p reserva t ion  board  on  December  24 ,  2008.  Soon a f te r,  the  Un ion  o f  Cu l tu re ,  Ar t ,  and 

Tour ism Workers  f i led  a  c la im to  s top  the  pro jec t ,  bu t  an  agreement  was eventua l l y  reached be tween the 

Chamber  o f  Arch i tec ts  and the  Min is t ry  o f  Cu l tu re  to  cont inue w i th  the  p lans .  On December  31 ,  2009,  the 

preserva t ion  board  ordered tha t  AKM be “ repa i red  as  is ”  accord ing  to  the  p lans  rev ised by  Taban l iog lu 

Arch i tec ts .  In  2010,  var ious  organ iza t ions ,  among them the  Is tanbu l  Chamber  o f  Arch i tec ts ,  f i l ed  a  com-

p la in t  on  the  grounds tha t  AKM had “su f fe red  damage as  a  resu l t  o f  res to ra t ion  e f fo r ts  and was rendered 

unusab le” .  Desp i te  the  fac t  tha t  the  2010 European Cap i ta l  o f  Cu l tu re  Agency  was under  lega l  ob l iga t ion 

to  fund the  pro jec t ,  the  bu i ld ing  was neg lec ted  dur ing  th is  per iod .  In  2012,  the  Sabanc i  Group agreed to 

sponsor  AKM’s  renovat ion ,  on  the  s t ipu la t ion  tha t  i t s  o r ig ina l  s t ruc tu re  must  be  preserved.  Work  aga in 

resumed,  bu t  was  ha l ted  in  2013.

In  November  2017,  Pres ident  Recep Tayy ip  Erdogan announced tha t  the  AKM wou ld  be  comple ted  as 

p lanned by  2019 and tha t  i t  wou ld  become a  “symbol ic ”  s i te  o f  Is tanbu l .  Const ruc t ion  is  now underway – 

10  years  a f te r  the  AKM c losed i t s  doors  fo r  renovat ion .  The new cu l tu ra l  cen ter,  des igned by  Taban l iog lu 

Arch i tec ts ,  inc ludes  an  opera  house in  the  main  bu i ld ing ,  wh i le  annexes  w i l l  ho ld  add i t iona l  per fo rmance 

spaces ,  an  ar t  ga l le ry,  a  res taurant ,  and ca fé .

F R O N T FA C A D E  ( P H O TO :  R E H A G Ü N AY,  1 9 7 7 ) I N T E R I O R  C E R A M I C  WA L L PA N E L ( D E S I G N :  S A D I  D I R E N ,  1 9 6 9 ,  P H O TO :  E L I F  S I M G E  F E T TA H O G L U ,  2 0 1 8 ) P L A N  O F  M A I N  H A L L C E I L I N G  ( H AYAT I  TA B A N L I O G L U  W I T H  J O H A N N E S  D I N N E B I E R ,  Y E A R  U N K N O W N )

10 Kasım günü Münih Architekturgalerie deki "Stage_0 Travelogue" sergisi kapanır-
ken İstanbul'dan çarpıcı bir haber geldi: Murat Tabanlıoğlu, Türkiye Cumhuriyeti 
hükümeti ile yıllar süren pazarlıklar sonucu, Taksim'deki Atatürk Kültür Merkezi'nin 
korunması konusunda uzlaşmıştı. 
Münih’teki serginin kapanmasından bir iki gün önce devlet başkanı Recep Tayyip 
Erdoğan projeyi şahsen kamuoyuna sunmuş ve “İstanbul için bir mil taşı” olarak 
tanımlamıştı. Epey hırpalanmış durumda olan bina temelden tadil edilecek ve ge-
nişletilecekti (grundlegend umgebaut und erweitert). Murat Tabanlıoğlu’nun ba-
bası Hayati Tabanlıoğlu’nun tasarladığı kültür merkezi, oğlu tarafından bir opera 
binasına dönüştürülecekti. Bunun dışında bina programında yer alan tiyatro ve 
gösteri salonları, sanat galerisi, restoran ve kafeler ise ek bir binaya kaydırılacaktı. 
Bu genişleme, komşu bina dizisinin hemen arkasında yer alacak, boğaza nazır bir 
yamaç boyunca Taksim'den öteye, hemen kuzeyinde yer alan mimar Sedad Hakkı 
Eldem'in 1973-1975'de inşa ettiği Atatürk Kütüphanesi’ne kadar uzanacaktı.
Bu (proje), mimari miras ile kuşkusuz cesur ve radikal bir hesaplaşma, ancak saygısız 
olduğu söylenemez. Tersine: Murat Tabanlıoğlu'nun tadilat planlaması, dikkatimi-
zi 1960-70’li yıllar Türkiye mimarlığına yöneltiyor. Kendisinin planları uyarınca, 
Taksim Meydanı’nı işaretleyen bu kübik binanın aşina olduğumuz görüntüsü çok az 
değişikliğe uğruyor. Bina hacmini de koruyor, karakteristik modüler cephe düzenini 
de. Cephe etkisi artık çok daha şeffaf -ve yeni bir öneri uyarınca- dijital ekran olarak 
da işlev görecek.

Mimari ve Siyaset
Murat Tabanlıoğlu'nun tasarımına gösterilen büyük ilgi, ne Türkiye'de ne de 
Almanya'da kentsel tasarım ya da mimariye olan ilgiden kaynaklanmıyor, nedeni 
daha çok siyasi: Fransız plancı Henri Prost'un kentsel tasarımları 1930'lu yıllarda 
Gezi Parkı’nın oluşumunu öngörmüştü. Burası, Taksim meydanı ve AKM ile birlikte 
1970’lere doğru Türkiye Cumhuriyeti’nin önemli bir temsil mekânına dönüşmüş, 
yakın dönemde ise Recep Tayip Erdoğan hükümetine karşı direnişin sembolü haline 

gelmişti. 1939'den itibaren önce Auguste Perret ve daha sonra Paul Bonatz AKM’nin 
bulunduğu arsada bir opera binası tasarlamışlardı. Perret'in planları bir beton kar-
kasa dönüşmüş, Bonatz'ın yaklaşımı ise başarısız kalmıştı.
Hayati Tabanlıoğlu 1957'de onların fikirlerini olmasa da mevcut kaba inşaatı dev-
ralmış, ve buradan Stockholm'daki  Kulturhuset ya da Paris'teki -daha geç tarihli- 
Centre Georges Pompidou benzeri bir kültür merkezi yapmaya koyulmuştu: Elbette 
daha mütevazi ölçeklisi. Bina 1969'da açılmış, 1970’te bir yangınla tamamen tahrip 
olmuştu. Modernize edilerek yeniden inşası 1977ye kadar sürmüş, o günden bu 
yana modern Türkiye'yi sembolize eden bir yapıya, bir tür “Türkiye Cumhuriyet 
Sarayı”na dönüşmüştü. Recep Tayyip Erdoğan ve siyasi partisi AKP bu binayı hiçbir 
zaman tam anlamıyla sevemedi. “Yenilemek” istedikleri Türkiye'yi çok fazla temsil 
ediyordu. 2005'de yıkımı öngörülmüştü, ancak zamanın kültür bakanı iradesini 
hakim kılamadı. Bunun yerine binanın restorasyonuna başlandı ancak 2013'de buna 
da son verildi. Ciddi strüktürel sorunlarla karşılaşılmıştı. Bina, aynı zamanda Gezi 
Parkı protestolarının bir yan sahnesine dönüşmüş ve bu çerçevede işgal edilmişti. 
Ne yeniden gündeme gelen yıkım gerçekleştirildi, ne de restorasyon sürdürüldü. 
Bina uzun süre atıl kaldı. Bunun strüktüre iyi geldiği söylenemez. Hâl böyle iken, 
devlet başkanı Erdoğan şaşırtıcı bir siyasi dönüşle, Murat Tabanlıoğlu'na projesini 
gerçekleştirme imkânı tanıdı.
Ancak iddialı hedefini gerçekleştirmek için fazla zamanı yok. Yeni AKM'nin 2019'da 
bitmiş olması gerek, ama karşı rüzgârlar hayli sert: İstanbul Mimarlar Odası yapının 
anıtsal özellikleriyle kabul edilemez ölçüde oynandığı kanaatinde, Batı basını ise 
(örneğin 10 Kasım 2027-2017 olacak, (Ç.N.) tarihli Süddeutsche Zeitung) Gezi 
protestolarının sembol binasının tehlike altında olduğunu öne sürüyor. Türkiye 
Cumhuriyeti'nin kurucusu Mustafa Kemal Atatürk'ün anısını yaşatıyor: Yapı onun 
adını taşımaya devam ediyor ve biçimini koruyor. Bunun ötesinde 1960-70’li yıllar 
Türkiye mimarisini de gündemde tutuyor. Fazla bir şey de artakalmadı, dönem 
mimarisi, gerek İstanbul’da gerek başka ülkelerde (mesela Almanya'da) el altından 
tahrip edilmeye devam ediliyor.

İstanbul'daki Atatürk Kültür Merkezi kalıyor

Olaf Bartels**

Recomposing AKM sergisinde gösterilen obje ve görsellere “açıklayıcı metinler” eşlik etmiyor. 
Bunun yegane istisnasıysa AKM'nin yapım tarihine dair, dijitalleştirilmiş bir makale ve kupür 
arşivi. Bu dokümanlara serginin alanının bir ucuna yerleştirilmiş ekran aracılığıyla ulaşılıyor. Eğer 
ekranda gezinti yapılmazsa, en üstte hazır olarak yakın tarihte Olaf Bartels tarafından yazılmış 
Almanca bir metin görülüyor. Türkçe arşive erişim imkanı olmayan yerel sergi izleyicisi için yegane 
yazılı kaynak olan bu metin, ister istemez serginin nasıl okunacağı konusunda da küratöryal bir 
pozisyon alıyor. Bu metni Türkçe’ye çevirip dosyaya ekledim. Kendimle bir röportaj yaparak 
sergiyi algılamadaki yol ve yordamımı bir iç diyalog olarak yansıttım. Dosyanın vazgeçilmez 
parçaları olan Ulrich Müller ve Murat Tabanlıoğlu röportajlarını ise bir sonraki sayıya bıraktım. 
AKM projesinin genel bağlamı içinde değerlendirilmesi kuşkusuz farklı aktörlerin işin ucundan 
tutacağı bir dizi çabayı daha gerekli kıldığı için bu dosyanın sınırlarını aşıyor. 

(ÜST) YENI ATATÜRK KÜLTÜR MERKEZI PROJESI, FUAYE, TABANLIOĞLU MIMARLIK
(ALT) ATATÜRK KÜLTÜR MERKEZI, 1977, TABANLIOĞLU ARŞIVI
(SAĞ) OLAF BARTELS



54

B&B Italia Stores: 
Ortaköy Dereboyu Cad. No: 78 34347 Istanbul T. +90 212 327 05 95 - F. +90 212 327 05 97
Cinnah Cad. No: 66/1 Çankaya Ankara T. + 90 312 440 06 10 - F. +90 312 440  05 94
www.mozaikdesign.com - info@mozaikdesign.com

D E S I G N  PO R T R A I T.

Michel Club, seat system designed by Antonio Citterio. www.bebitalia.com

Art Unlimited_297X420SMichelClub.indd   1 06/02/18   14:32

DOSYA

Mekânda ilk algılarım neydi?
A, bayağı ufak bir yermiş burası. Planı da ilginç, en-

lemesine gidiyor ama derinliği çok az, üç-beş metre var 
yok. Tavanın ise maşallahı var, yedi metre? Daha fazla? 
Bir 'sergi salonu'ndan çok derin bir vitrin gibi. Sergi için 
zor bir mekân. Karşıma ne çok şey yığmışlar öyle... Ar-
diye gibi üst üste ve her şeye o kadar yakınım ki, mecbu-
ren, tek bakışta bütünlüğü algılayamıyorum bile, bu “içi 
nesne yığılı duvar” üstüme üstüme geliyor. Buraya dönüp 
bakacağım daha, önce bütünü bir algılayayım diyorum. 
Duvarı paranteze alıyorum.

Mekânın ortasına da iki tane kocaman maket yerleş-
tirmişler. Birini hemen tanıyorum: Kontra'dan mamul, 
doğal renginde, bunu SALT’ta ve Venedik'te görmüş-
tüm, kaç kez resimlemiştim. Yıkılan AKM’nin maketi, 
Hayati Bey'in binası. Diğeri de besbelli: Yeni AKM bi-
nası. Yenisini baştan aşağı bembeyaz boyamışlar, parlı-
yor. İki maket de aynı ölçekte. Mekânı dolduruyorlar. Bir 
yerde de fuayenin arı peteği oturma grupları var. Oriji-
nalleri mi acaba? Pek yeni yüzlü duruyorlar. Ana salonun 
oturma ünitelerini de bir kenara koymuşlar. Soru, aynı.

İkinci bakış?
Mekâna alışıyor, detayları fark etmeye başlıyorum. 

Üstüme üstüme gelen duvarın bir tasarım nesnesi oldu-
ğunu fark ediyorum. Duvarın içi var gibi hissetmiştim 
ilk an, sergi için üretilmiş bir hacim olduğunu anlıyo-
rum. Bir detaya takılıyor gözüm, yıkılan AKM'nin alü-
minyum cephesinden çıkma bir parça gibi duruyor. 

Bir bütün olarak bu duvarın AKM’nin çift cidarlı cep-
hesinin bir tür simülasyonu olduğunu ve içinin bir AKM 
arşivi olarak düzenlendiğini fark ediyorum.

Arşivde neler var?
Neler yok ki? Uygulanan uygulanmayan eski planlar, 

çizimler Perret, Kip/Güney, Bonatz, Tabanlıoğlu 56/69 
ve 70/77 projeleri, yayınlar, fotoğraflar, gösteri videoları, 
ve orijinal çıkma malzemeler: Sadi Diren’in seramikle-
ri, Dinnebier'in tavan ve kolon aydınlatma elemanları, 
projektörler.

Mekânsal olarak ayrışmış bir arşiv daha var: Yan du-
vardaki bir monitörde dijitalleştirilmiş bir gazete kupü-
rü ve dergi yazıları arşivi ziyaret edilebiliyor. En üstte 
yegane Almanca kupür duruyor. Olaf Bartels'in online 
dergi yazısı. Detaya girmeyen, altı sütün/tek bir ekra-
na sığdırılmış, iki-üç dakikada okunabilir, mimariyle 
ilişkisi olsun olmasın herkesin kolaylıkla anlayabileceği 
basitlikte yazılmış bir yazı.

Ne yok?

Bartels'in ekrandan okunabilecek yazısı ve A4’e ba-
sılmış, objeleri kısaca betimleyen basit bir hand out dı-
şında, levha, pano benzeri 'yazılı bilgilendirme' yok. İlk 
an bir çıplaklık duygusu geliyor. Her şeyin kitap gibi 
anlatıldığı sergilere alışkınız. Konuyu bilen izleyici için 
aslında sorun yok, zaten bildiklerini keşfetme duygusu 
veriyor. Hikayeye vâkıf olmayan izleyici için ne ifade 
ediyordur? İzleyicinin duyularla yaklaşması arzu edilmiş 
diye düşünüyorum. Arşivin “kokusu” tutmuş. O küçük 
hand out de işe yarıyor: Fuaye ve salon oturma grup-
larının orijinalin aslına uygun yeni imalatlar olduğunu 
öğreniyorum. Metal cephe detayı ise orijinal parça imiş.

Yeni projeye dair?
Çok az şey var: Üç parçadan ibaret. Ana kütlenin kesit 

maketi, yan birimlerle birlikte bütün kütlenin küçük bir 
maketi ve kubbeyi kaplayacak parlak kırmızı piramidal 
seramik elemanlar için Gorbon'un ürettiği bir adet bi-
rebir ebatta prototip, mock-up.

Taksimde yürüyüp inşaat alanının etrafına çekilen 
perde üstündeki renderlara bakan biri bile yeni proje-
yi çok daha iyi canlandırabilir gözünde. İnternet’te bu-
lunabilen proje tanıtım filmi de yok. Bu sergi açık ki, 
yeni projenin mimari detaylarına dair değil, bunu me-
rak eden izleyiciyi tatmin edecek bir şey yok. Yıllar önce 
SALT’ta gördüğümüz, geçmiş AKM’ye dair serginin, bu 
mekâna ve daha önemlisi, 'bugün'e dair özgün bir fikirle 
buraya uyarlanması gibi duruyor. 

Başka?
Bir de ziyaretçi defteri var. İçindeki notlardan, sergi-

nin nasıl algılandığı konusunda fikir sahibi olma bek-
lentisi ile inceliyorum. Muhtemelen ebeveyniyle gelmiş 
bir ortaokul öğrencisi, sergiden etkilenmiş, mimar olma 
kararını açıklıyor.

Serginin bir de adı yok muydu?
Re-composing AKM koymuşlar. AKM'yi yeniden bi-

çimlendirmek gibi. Ya da yeniden bestelemek? Okul-
da “kompozisyon” yazdırırlardı, hâlâ öyle mi deniyor? 
“Kompozisyon ödevini yeniden yazmak” gibi de oku-
nabilir öyle ise?

Şöyle mi acaba? Elimizde bir miktar çamur vardı. 
Yoğurduk, biçimlendirdik, çömleği ortaya koyduk. 
Ama sonra fikir biraz değişti, bozduk baştan biçim-
lendiriyoruz. 

Ama malzeme aynı malzeme. Çamur, notalar, söz-
cükler. Aynı malzemeyi şimdi yeniden, belki biraz daha 
farklı şekilde bir araya getiriyoruz ama öz, var ya o, sabit. 
Kendini belli ediyor. 

Hepsini bir araya getirince ne okuyorum?
O duvarın içine yerleştirilen arşiv, yeniden biçimlen-

dirilen çamur, kompozisyonun sözcükleri ya da bestenin 
notalarına tekabül ediyor; arşiv malzemesi bu değişme-
yen özü cisimleştiriyor, onu taşıma işlevini üstlenmiş. 
Recomposing AKM kognitif alana hemen hiç girmeyip, 
sadece duyusal düzleme hitap etmekle tek bir fikrin al-
tını çiziyor. AKM sergüzeştinin Prost ile Perret'den bu 
güne akla gelebilecek her bir anlamı çerçevesinde: Sü-
reklilik. 

Bu sergi, 'çözdükten' sonra, yanıtladığı sorulardan faz-
lası ile baş başa bırakıyor beni. Cümlenin biri, sürekliliğe 
dair olanı, yerleştirilmiş, öylece duruyor mekânda. 

Önce: İkna edici mi? Tarihçi kafam, “Süreklilik cüm-
lesinin içini daha bilişsel araçlarla da doldurmak gerek-
mez miydi?” sorusundan kurtulamıyor.

Ve ilkini tamamlayan bir de ikinci cümle olmamalı 
mıydı? Süreklilik varsa kopuş da vardır illa ki.

Değişim, yeni koşullara uyarlama.
Hepsi birden, bu minik mekâna kuşkusuz sığmazdı. 

Bu belli. 
Ben de, başka bir zaman ve zeminde daha alacağımız 

olduğunu hissediyorum. 
İlk adım, dönüp mutfağa bakmalıyım. 
Önce, bu ilk cümlenin nasıl kurulduğunu yeniden 

kompoze edip anlamaya ihtiyacım var.

Orhan Esen oto röportaj

*Boğaziçi Üniversitesinde sosyal ve ekonomik tarih, Viyana 
Üniversitesinde mimarlık ve sanat tarihi formasyonu aldı. 
İstanbul'un yapılı çevre tarihi üzerine çalışıyor. İstanbul ve 
Berlin'de bağımsız araştırmacı/yazar olarak çalışıyor, ders 
veriyor. Kentsel süreçlere sivil toplum kanadından aktif ka-
tılımı önemsiyor. Arkistan alameti farikası altında mimari 
ve Urbanitiez adı altında şehircilik odaklı yapılı çevre tur-
ları düzenliyor. Çeşitli dergi ve kitap katkılarının yanı sıra 
İstanbul'da yapılı çevrenin 1945 sonrası enformel üretim 
pratiğine odaklanan Self Servis City: İstanbul adlı derlemeyi 
yayınladı.(b_books, Berlin, Ocak 2005. İkinci baskı Haziran 
2007).

**Mimarlık eğitimini HbK Hamburg'da aldı. Serbest Mimarlık 
tarihçisi ve eleştirmeni olarak çalışıyor, çok sayıda kitap ve 
dergi yayınında yer aldı. Araştırma odağı 19. ve 20. yüzyıl 
Türkiye mimarisi ve şehir planlamasında modern ve erken 
modern. 2000 yılında Sinemada Mekân Mimari ve Şehir için 
CINEPOLIS'in kurucuları arasında yer aldı. Hamburg, Berlin, 
Braunschweig, İstanbul ve Ankara'da ders verdi. Hamburg ve 
Berlin'de yaşıyor.

ATATÜRK KÜLTÜR MERKEZI MAKET, 2012, TABANLIOĞLU MIMARLIK, FOTOĞRAF: MUSTAFA HANZECI

(SAĞ) ORHAN ESEN



İstanbul'a yakın 
ama uzak bir 

susmuşlar bahçesi: 

Haydarpaşa 
İngiliz 

Mezarlığı
Yazı: Sami Kısaoğlu  Fotoğraflar: Elif Kahveci



Bir şehri, bir ülkeyi anlamanın en derinlikli ve incelik-
li yollarından biri o topraklarda dikili mezar taşlarına 
bakmak belki de. Mezarlıkların insanoğluna anlatacağı 
öyle çok bilgi, yaşanmışlık ve kültürel değer var ki... Fa-
kat tüm bunları o susmuşlar bahçesine adımınızı atma-
dan bilmeniz oldukça güç. Her şey tesadüf eseri Oslo'da 
bir mezarlığa girmemle başladı. Son derece bakımlı bir 
bahçeye sahip olan mezarlığı uzaktan park olarak algıla-
dığımı anımsıyorum. Tuhaf bir şekilde Norveçliler o me-
zarlıkta piknik yapıyor, çocuklarıyla vakit geçiriyorlardı. 
O an ölümle ve kendileriyle ne kadar barışık olduklarını 
düşündüm. Sonrasında her yeni yolculuk bir başka me-
zarlık ziyaretini beraberinde getirdi. Önce Madrid'deki 
Almudena Mezarlığı ile kesişti yollarımız. Beş milyon sus-
muş insan yüzyıllardır yan yana yatıyordu burada. İspan-
ya'nın en büyük, Avrupa'nın ise ikinci büyük mezarlığıydı 
burası. Yıllar önce bir öyküme de mekan olan bu mezarlık 
Batı sanat tarihinin farklı dönemlerine yer veren bir hey-
kel bahçesiydi aynı zamanda.

Yıllar yılları kovalayıp mezarlıklara ilgim filizlenip, çi-
çeklendikçe Venedik'in ölüler adası takıldı aklıma. Vene-
dik lagününün ortasında yer alan San Michele, başlı başı-
na mezarlıklardan oluşan bir adaydı, üstelik Rönesans'tan 
beri. Ezra Pound gibi edebiyat ünlülerinin yanı sıra Luigi 
Nono, Igor Stravinsky gibi müzik tarihinin gidişatına yön 
veren besteciler, Rus prensesler, İtalyan kontlar ve daha 
kimler yoktu burada. San Michele insanların gömülmek 
için randevu alıp on yıllarca sıra beklediği; her taşı, her 
anıtı ile başlı başına bir sanat galerisiydi. İsviçreli ünlü 
ressam Arnold Böcklin buranın bir resmini yapmıştı yıl-
lar önce. Tıpkı Osmanlı mezarlarında olduğu gibi servi 
ağaçları yükseliyordu Ölüler Adası ismini taşıyan bu res-
min merkezinden. Rus besteci Sergei Rachmaninov ise bu 
resimden ilhamla senfonik bir şiir yazmıştı.

Paris'in en büyük mezarlığı olan ve Édith Piaf 'dan Mo-
lière'e, Jim Morrison'dan Oscar Wilde ve Marcel Proust‘a 
sanat dünyasının en ünlü simalarını ağırlayan Père Lac-
haise Mezarlığı ise bugün gayri resmi turistik turların bile 
düzenlendiği bir mekan. Belki de Avrupa'daki mezarlık-
ların en ünlüsü. 

Bu yazıya konu olan Üsküdar’ın Selimiye Mahalle-
si'ndeki Haydarpaşa İngiliz Mezarlığı ise 19. yüzyıldan 
günümüze uzanan tarihi ile İstanbul'un en eski mezar-
lıklarından biri burası. Kuşkusuz İstanbul'da Müslüman 
mezarlıklarına bakacak olursak buranın hemen üstünde 
yer alan Karacaahmet, Bebek'te Aşiyan ve Edirnekapı'da 
bulunan Şehitlik bize bambaşka anlatılar çıkarır. Öte yan-
dan tam anlamıyla bir heykel bahçesi olan Kurtuluş'taki 
Latin Katolik, Şişli'deki Ermeni Mezarlığı ve ilerleyen sa-
tırların ana öznesi konumunda olan Haydarpaşa İngiliz 

Mezarlığı İstanbul için başka türlü değer ve öneme sahip 
mekanlar.

Haydarpaşa İngiliz Mezarlığı her şeyden önce bir şehit-
lik. Tıpkı Çanakkale'deki Anzak Şehitliği gibi. Osmanlı 
Bankası'nın müdürü olmuş Charles La Fontaine'den Lord 
Byron’un yanında Yunan bağımsızlık ayaklanmasına ka-
tılmış, daha sonra İstanbul’da hekimlik yapmış Julius van 
Millingen'e ve sonradan birçok sivile de kucak açan bu 
mezarlığın hikayesi 1853-1856 yılları arasında gerçekle-
şen Kırım Savaşı’na uzanıyor. Selimiye’nin sırtlarında yer 
alan bu topraklar mezarlık olmadan önce Kanuni Sultan 
Süleyman'ın Has Bahçe’sinin bir parçası olmuş.

Her şey Sultan Abdülmecid döneminde yaşanan Kırım 
Savaşı'nda, İngiltere ve Fransa’nın Osmanlı’nın yanında 
savaşa girmesiyle başlıyor. Rusya’ya karşı verilen bu mü-
cadelede İngilizler tarafından büyük kayıplar veriliyor 
ve bir süre sonra Haydarpaşa’daki bu arazi Osmanlılar 
tarafından savaşta ölen İngiliz askerleri için tahsis edili-
yor. İstanbul'u biraz araştıracak olursak Tophane sırtla-
rındaki Kırım Kilisesi'nin yine bu dönemde yapıldığını ve 
İngiltere'nin Osmanlı ile savaşa girmesi ile derin bir iliş-
kisi olduğunu görebiliyoruz. Hatta bugün bir hastaneler 
zincirinin ismini taşıyan Florence Nightingale'in Kırım 
Savaşı sırasında Haydarpaşa'da onlarca hastaya baktığı, 
dönemin İngiltere Büyükelçiliği tarafından verilen bir da-
vette, büyükelçisinin eşinden davetteki keten peçeteleri 
askerlerin yaralarını sarmak için istediği anlatılır. Bugün 
Haydarpaşa'da Florence Nightingale Müzesi'nin bulun-
duğunu da buraya bir not düşelim hazır konu açılmışken.

Haydarpaşa Limanı ile Gülhane Askerî Tıp Akademisi 
(GATA) Haydarpaşa Eğitim Hastanesi Komutanlığı ara-
sında yer alan mezarlık İstanbul'da olmasına rağmen mül-
kiyeti İngiltere'ye ait ve bakım masrafları Commonwealth 
War Graves Commission tarafından karşılanmakta. GA-
TA'nın yanındaki yoldan geçip mezarlığa ilk adımımızı 
attığınızda sıklıkla Kırım Savaşı sırasında hayatını kay-
beden askerler ve subayların mezar taşları karşılıyor bizi. 
Birkaç adım ötede ise 28 metre yüksekliğe sahip Melek-
ler Abidesi tüm ihtişamı ile yükseliyor. Resmi adı Krali-
çe Victorya Abidesi olarak geçen bu anıt, 1854, 1855 ve 
1856 senelerinde Rusya’ya karşı yapılan savaşta vatanları 
uğruna ölen İngiliz ordu ve bahriyesine mensup subay ve 
erlerin hatırası için yaptırılmış. 1857 yılında yapılan anı-
tın dört köşesinde, bir elinde defne dalından örülme taç 
ile diğer elinde tüy kalem tutan dört melek heykeli bu-
lunuyor. Anıtın üzerinde Fransızca, İngilizce ve Arapça 
yazılar yer alıyor.

Kırım Savaşı ve Haydarpaşa'dan bahsettiğimiz va-
kit anlamız gereken en önemli isimlerden biri 1841 yı-
lında Osmanlı darphanesinde baş hakkâk olarak göreve 

başlayan İngiliz seyyah ve fotoğrafçı James Robertson’dan 
başkası değil. Onun Kırım Savaşı sırasında ve sonrasın-
da cephede çektiği fotoğraflar, görsel özelliklerinin yanı 
sıra, bilinen en eski ve en kapsamlı savaş muhabirliği fo-
toğrafları arasında yer alıyor. İlginçtir, James Robertson 
sadece cephede değil İngiliz askerlerini cepheye gitmeden 
önce kamp yaptıkları Haydarpaşa sırtlarında da fotoğ-
raflamıştır ve ne acı bir tesadüftür ki 1854 Mayıs’ında 
kamp yaptıkları bu topraklar bir süre sonra o askerin de 
mezarı olacaktır. Kırk yıl boyunca Osmanlı’nın başkenti 
olan İstanbul’da devletin sikkelerinin yanı sıra o yıllarda 
padişahın takdim ettiği madalyalara da şekil veren Ro-
bertson 1854-55 yılları arasında birçok kez deniz yolu ile 
İstanbul'dan Kırım'a gitmiş, savaş fotoğrafları çekmişti.

Bugün birçok İstanbullu’nun bilmediği fakat İstanbul'u 
tanıtmak için gelen yabancı televizyon kanallarının bir 
şekilde fırsat yaratıp ziyaret ettiği Haydarpaşa İngiliz 
Mezarlığı sahip olduğu onca anlatının yanı sıra Osmanlı 
tarihinin tozlu sayfalarından iki önemli figürü de berabe-
rinde getiriyor. Bu isimlerden ilki Osmanlı donanmasının 
ilk yabancı mareşali olan Hobart Paşa. Asıl adı Augustus 
Charles Hobart Hampten olan Hobart Paşa, İngiltere do-
nanmasında görev yaptıktan sonra maceraperest ruhunun 
peşinden giderek Amerikan İç Savaşı'na katılmış, 1867'de 
ise Osmanlı donanmasının hizmetine giriyor. Tuğamiral 
rütbesiyle bir Osmanlı filosunu komuta eden, 1869'da Gi-
rit İsyanını bastırması sayesinde paşa unvanını alan Ho-
bart Paşa, 1877-78 Osmanlı-Rus Savaşı'nda Karadeniz'de-
ki Rus limanlarını amansız bir kuşatma altına alıyor. 1881 
yılında vezirlik ve müşirliğe (Cumhuriyet döneminin ma-
reşal rütbesinin Osmanlı'daki karşılığı) terfi eden Hobart 
Paşa 1886 yılında tedavi için gittiği İtalya'da ölüyor an-
cak vasiyeti üzerine Türk topraklarında II. Abdülhamid 
tarafından cenazesi Necid vapuruyla İstanbul'a getirilip 
Haydarpaşa İngiliz Mezarlığı'na defnediliyor.

Mezarlığın yarı sivil olarak nitelendirebileceğimiz  ta-
nınmış şahsiyetlerinin başında ise I. Elizabeth dönemi 
İngiliz büyükelçisi Sir Edward Barton (1533-1598) geli-
yor. Osmanlı - İngiltere arasındaki  ticari ilişkileri geliş-
tiren ve iyi derecede Türkçe bilen Sir Barton, Padişah III. 
Mehmet'e Macaristan seferinde eşlik etmesi ve 1596'da 
Osmanlı saflarında Hristiyanlara karşı gönülden savaş-
mıştı. İstanbul'da patlak veren veba salgınlarından birin-
den kaçmak için sığındığı Heybeliada'da yaşamını yitiren 
(kız kardeşinin iddiasına göre sultan tarafından zehirlen-
mişti) Sir Barton önce adada Rum mezarlığına defnedil-
miş, 1970'lerde ise mezar taşı Haydarpaşa'ya getirilmiş. 
Gariptir kendisinin mezar taşı aile armasının yanı sıra 
tıpkı Türk mezar taşları gibi servi kabartmaları içeriyor.

1867 yılında, Kırım Savaşı sonrası büyük bir kolera 

58



salgını İstanbul’u vurduktan sonra sivil İngilizlerin kulla-
nımına açılan Haydarpaşa İngiliz Mezarlığı; İstanbul'un 
işgali (1918-22) döneminde Türk direniş teşkilatınca öl-
dürülen İngilizleri, II. Dünya Savaşı sırasında ise Türkiye 
yakınlarında ölen ve çoğu havacı olan İngiliz ve Amerikalı 
askerleri kabul etti. Mezarlık I. Dünya Savaşı'nda İngiliz 
ordusunda savaşan Müslüman Hint askerlere de kucak 
açmış, Sadece Hintli Müslüman İngilizlerin kemiklerine 
değil Hindu İngiliz askerlerin küllerine de mekan olan bu 
mezarlık vakti zamanında Florence Nightingale'in girişi-
miyle Sultan Abdülmecit tarafından İngiltere Krallığı'na 
bağışlanmıştı. 

  Tarihin ve İstanbul'un farklı sayfalarında zikzaklar 
çizdiğim bu yazıya dair son bir not:  

Georges Young, diplomasinin ne değişken bir şey oldu-
ğunu ifade etmek için şöyle der: “Haydarpaşa’da boğazları 
Ruslara kapamak için ölen İngiliz askerlerinin mezarları, 
Çanakkale’de de boğazları Ruslara yardım için açmak is-
teyen İngiliz askerlerinin mezarları vardır.” Üzerine defa-
larca düşünülmeye değer bir söz. Siz ne dersiniz? 

JAMES ROBERTSON, ÜSKÜDAR SELİMİYE KIŞLASI CİVARINDA KIRIM’A HAREKET ETMEK ÜZERE BEK-
LETİLEN İNGİLİZ ASKERLERİ, ÖMER M. KOÇ KOLEKSIYONU, JAMES ROBERTSON, MAYIS 1854



62 63

Yazı: Evrim Altuğ  Fotoğraflar: Elif Kahveci

Sözden öte 



64 65

Mardin, üç yıl aradan sonra hem bienaline, hem de 
dünyaca tanınmış sanatçı Ai Weiwei'nin yapıtlarına ku-
cak açtı. Döne Otyam direktörlüğünde 10. yılına koşan 

bienal bu yıl, Fırat Arapoğlu, Nazlı Gürlek ve Derya 
Yücel küratörlüğünde 50 dolayında sanatçı ve inisiya-

tifin çalışmalarını tarihi kente taşıdı. Etkinlik, berabe-
rinde alternatif açılış ve oluşumlara da kapı açtı

Medeniyet ve inançların oyma taştan zarafet labirenti 
Mardin, yürürlükteki olağanüstü hal (OHAL) uygulama-
sına rağmen, Mayıs ayının ilk haftasını çoğunluğu İstan-
bul, İzmir ve Ankara ile Diyarbakır'dan kültür ve sanata 
adeta 'koşa koşa' gelen yüzlerce insanla karşıladı. Bu insan 
yağmuru, ovayı taştan bir sabırla izleyen tespih cenneti 
Mardin'in bol şimşekli, gök gürültülü yağmurlarından 
farksızdı. Kente gelen imzalar arasında Çatalhöyük eski 
kazı başkanı, bugünkü Stanford Üniversitesi hocası Prof. 
Ian Hodder'dan Ankara Fransız Kültür Merkezi Müdürü 
Sebastian de Courtois'ya, Sotheby's Türkiye yetkilisi Oya 
Delahaye'den Müze Evliyagil kurucusu, koleksiyoner Sarp 
Evliyagil'e ve Ali Akay-Seza Paker ikilisinden Seyhun To-
puz, İpek Duben ve Siyah Beyaz Sanat Galerisi'nden Fulya 
Sade'ye değin bir çok sima göze çarptı.

Kültür-sanat destekçileri, bizatihi sanatçılar, akade-
misyenler ve koleksiyonerler ile, yerli ve yabancı kültür 
kurumlarının yetkilileri, Sakıp Sabancı Mardin Kent Mü-
zesi Dilek Sabancı Sanat Galerisi'nde 4 Mayıs'ta ziyare-
te açılan Ai Weiwei Mardin'de sergisi ile, aynı günlerde 
açılışı yapılan 4. Uluslararası Mardin Bienali için tarihi 
kente geldi. Tabii bu iki belli başlı etkinlik, beraberinde 
bağımsız, hatta alternatif olma  niyetindeki başka sergileri 
de Mardin'e getirdi. 

Yaşamı ve çalışmalarını halen Berlin'de bir tür kültürel 
sığınmacı olarak sürdüren Çinli Ai Weiwei'nin Akbank 
desteğiyle Emirgân'daki Sabancı Müzesi'nde izlenen 'uzat-
malı' İstanbul sergisi Ai Weiwei Porselene Dair'in macera-
sı, bu kez Mardin'de, Sakıp Sabancı’nın vasiyeti üzerine 
Sabancı Vakfı tarafından restore edilerek müze ve sanat 
galerisine dönüştürülen mekânda karşımıza çıktı. 

Ai Weiwei bilindiği gibi, İtalya ve Yunanistan gibi 
başka pek çok ülkede olduğu gibi, Suriyeli sığınmacıların 
Türkiye'de bölge civarında bulunduğu kamplara da gide-
rek, çeşitli doküman ve izlenimler edinmiş, bunları gerek 
kavramsal, gerekse teknik ve estetik yönleriyle yapıtlarına 
'katık' etmişti. Ancak sanatçı, bu tür insanî meseleleri bi-
rer ticari meta olarak da alınabilecek yapıtları üzerinden 
piyasaya büyük rakamlar karşılığında sevk ettiği için de, 
ağır bir eleştiriye maruz kaldı. Hoş, sanatta toplumsal ve 
siyasal hakikat ile içerik ve bunun 'markete' sevki, sanat 
tarihi kadar eski ve çelişkili bir konu olarak, halen onlarca 

akademik tez ve kitaba konu olmayı da sürdürmüyor de-
ğil. Mardin'deki serginin basın ve protokole yönelik 3 
Mayıs'taki ön açılışı, bellerindeki Glock marka silahları, 
kulaklarındaki kulaklıklar ve tişört-gömlekli sivil özel ha-
rekat mensuplarının son derece yoğun güvenlik önlemleri 
altında, Vali Mustafa Yaman başta olmak üzere, Saban-
cı Vakfı Mütevelli Heyeti Üyesi Dr.h.c. Dilek Sabancı ve 
Sabancı Müzesi Müdiresi Dr. Nazan Ölçer'in katılımıyla 
gerçekleşti. Sergide, sanatçının İstanbul'daki sergisinden 
özel bir seçki izleyenlere sunulurken, bir müjde de Dilek 
Sabancı ve Dr. Ölçer tarafından kamuoyu ile paylaşıldı. 

Müzenin kurulmasının merhum Sakıp Sabancı’nın sözü 
olduğunu hatırlatan Sabancı Vakfı Mütevelli Heyeti Üyesi 
Dr.h.c. Dilek Sabancı, “Sabancı Vakfı,bu tarihi yapıyı as-
lına uygun olarak restore etti. 2009 yılının Ekim ayında 
Sakıp Sabancı Mardin Kent Müzesi ve Dilek Sabancı Sanat 
Galerisi’nin açılışını hep birlikte yaptık. Ne mutlu ki, mü-
zemiz açıldığından bu yana 700 binden fazla ziyaretçiyi 
ağırladı. Eğitim programlarıyla, on binlerce Mardinli ço-
cuğa ve gence kültür-sanat bilinci kazandırdı. Bugün siz-
lere Sakıp Sabancı Mardin Kent Müzesi’nin, 49 yıl süreyle 
Sabancı Vakfı’na tahsis edildiği müjdesini veriyorum. Biz 
Sabancı Vakfı olarak, müzemize her zamanki gibi en iyi 
şekilde sahip çıkacağız. Yeniden Mardin’de olmaktan, 
Mardin’e katkıda bulunmaya devam etmekten mutlu-
luk duyuyoruz. Mardin, Mezopotamya’nın en görkemli 
şehirlerinden biri. Bu müzeyi açarken hem şehrin kültür 
yaşamının bir parçası olmayı, hem de şehrin mirasını dün-
yaya tanıtmayı hedeflemiştik. Bugün sevinçle görüyoruz 
ki; Sabancı Mardin Kent Müzesi ve Dilek Sabancı Sanat 
Galerisi, Mardin’i kültür ve sanatın önemli bir merkezi 
haline getirdi,” dedi.

Ardından söz alan Dr. Nazan Ölçer ise, yeniden kapı-
larını açan mekânla ilgili olarak, özetle şu vurguyu yaptı: 
"Binanın mülkiyetindeki belirsizlikler nedeniyle, yeni ser-
gilerin açılması mümkün olmadı. Üç yıl süren bu belirsiz-
liğin ardından, Müze binası 49 yıllığına Sabancı Vakfı’na 
verildi. İstanbul’da açıldığı günden bu yana büyük coş-
kuyla ziyaret edilen Ai Weiwei sergisini, Mardinlilerle bu-
luşturmayı arzu ettik. Umuyorum, ziyaretçilerimiz Mar-
din’in bu büyülü atmosferinde sergilenen eserleri izlerken 
Ai Weiwei gibi bir sanatçıyı tanıma fırsatı bulacaklar.” 

Ölçer ayrıca, bu sergiyle birlikte artık Sabancı Müzesi im-
zalı nice etkinlikle de bölgeye yeni sürprizler yapacakları-
nın altını çizdi, bir bakıma bunun da sözünü verdi. 

Yakın zaman önce ABD, Avustralya ve Avrupa'da da 
kapsamlı sergilere imza atan Ai Weiwei'ye ait sergide, gü-
nümüz sosyal ve siyasal çelişkilerini nazik Çin porselen 
işçiliğiyle harmanlayan yapıtlar başı çekti. Sabancı Mü-
zesi'nden alıntılayacak olursak, kültürel ve tarihi önemi 
büyük olan porselen, sanatçının sahicilik, değer sistemle-
rinin tarihteki dönüşümü ve sanatın toplumsal değişimi 
etkilemekteki rolü konusunda ortaya attığı temel sorulara 
bir kapı açma görevi üstleniyor.  

Diğer yandan, Özgürlük için Çiçekler projesine dair 
yerleştirme ve duvar işlerinin, sanatçının tarihsel değer-
deki Urn hanedan vazosunu parçalama anını/1995 tarih-
li performansını ayrıca  tasvir ettiği Lego ürünü devasa 
triptik/üçleme duvar çalışması veya üst üste, yine devasa 
çömleklerden menkul çalışmaları da izleyenlerin ilgisine 
sunuluyor. 

İki ayrı galeri halinde kurumun yeraltındaki mekânla-
rına dağılan ve 29 Temmuz'a dek görülebilecek kapsamlı 
sergide bunun yanı sıra, sanatçının Nehir Yengeci (He Xei) 
projesinden de bir bölüm, galerinin köşesindeki yerini 
aldı. Bu çalışma, Çin iktidar partisine dair cüretkâr bir 
tavrın yansıması olarak alındığı kadar, toplumsal bir sem-
bol olarak sanatçının kariyerinde önemli bir yere sahip.

Öte yandan, serginin Mardin'e taşınması da, Ai  
Weiwei'nin atölyesinden 12 kişilik bir ekip başta olmak 
üzere, Sabancı Vakfı'ndan Zerrin Koyunsağan, İsmail Ke-
mal Gürleyik, Hilal Yöney ve Kenan Gökduman'ın kat-
kıları sayesinde gerçekleşiyor. Sergi konseptini Ai We-
iwei'nin Dr. Ölçer'le gerçekleştirdikleri bu süreçte ayrıca, 
Sakıp Sabancı Müzesi ile Sakıp Sabancı Mardin Kent Mü-
zesi'nin toplam altı kişilik bir ekibinin yanı sıra, Londra 
ve Berlin'den kimi uzmanlar da projeye imzasını atmış 
bulunuyor.

Bu noktada özellikle binada Mardin'in geçmişine ayrı-
lan kent müzesinde bulunan sıradışı koleksiyon nesneleri 
ve bağış parçalarını anmadan geçmemeli. Burada kentin 
çok kültürllü hafızası gözle görünür hale geliyor, dikiş 
makinelerinden tarihi fotoğraflara, eski kostüm ve gün-
delik kültür nesnelerinden Edison dönemine ait tarihsel 

NASAN TUR, KIMIM BEN?, 2017, AYNA, 100X80 CM, 5 EDISYON



66 674. ULUSLARARASI MARDİN BİENALİ

bir ses kayıt cihazı ve müzik kültürüne kadar, bir çok 
sürpriz izleyiciyi bekliyor. Bu son derece profesyonel ve 
hazmedilir şekilde tasarlanmış bölümün, Mardin'in yerli 
ve yabancı kültür turistleri için atlanmayacak bir bölüm 
olduğu fikrindeyim. 

Diğer tarafta, direktörlüğünü merhum sanatçı, gaze-
teci, fotoğrafçı ve yazar Fikret Otyam'ın kızı, küratör 
Döne Otyam'ın yaptığı 4. Uluslararası Mardin Bienali ise 
bu yıl yine uzun bir aranın ardından, normalden yakla-
şık en az bir yıl daha fazla sonra kent sokak ve tarihsel 
mekânlarına uğruyor. Üst başlığı gereği Sözden Öte bir 
duruş sergileyen etkinlik, AİCA Türkiye üyeleri Fırat 
Arapoğlu, Nazlı Gürlek ve Derya Yücel'in yine bu isim 
sırasıyla gidersek Sonsuz Bakış, Beden Dili ve Sınırlar 
ve Eşikler temalarıyla 11 ayrı mekân ile kamusal alanda 
düzenledikleri, toplam 50 sanatçı ve inisiyatifin çalış-
malarını kapsadı. 

Birinci Cadde ve Cumhuriyet Caddesi ağırlıklı ol-
mak üzere, eski kentin ara sokaklarına da taşan bienal, 
Mor Efrem Manastırı, Mardin Müzesi ve civarı, Meryem 
Ana Kilisesi, Yıldız Hamamı, Alman Karargâhı, Revak-
lı Çarşı, Marangozlar Kahvesi, Ferhat Salman atölyesi 
ve Mardin Sinema Derneği ile Mardin Kadın Emeğini 
Değerlendirme Vakfı (KEDV) gibi noktalarda yer aldı. 

Çok büyük bir emek dayanışmasının da 'psikolojik 
tasarımcısı' olan ve bienal açılışına kadar bir çok sanat-
çıyla omuz omuza ter döken küratörler, hazırladıkları 
sunumda, üst başlığı şöyle tarifledi: "Sözden Öte, bakış-
ların, bedenlerin ve mekanların diliyle yaratılan çeşitli 
ifade biçimlerine yer veriyor ve sanatçılar bunları görü-
nür kılıyorlar ve bunlara dair farkındalık yaratıyorlar; 
izleyiciler, ifadelerin sanata dönüştüğü, sözün ötesindeki 
yer’de buluşmaya davetliler."

Öte yandan, bienale katılan imzalar ise şöyle sıralan-
dı: Albena Baeva, Ali Emir Tapan, Ana Mendieta, Aslı 
Bostancı, Aydın Teker, Bilge Alkor, CANAN, Cengiz Te-
kin, Ceren Oran&Burcu Yılmaz, Chaw Ei Thein, Ch-
ris Burden, Çağrı Saray, Didem Erbaş, Eda Aslan, Emre 
Zeytinoğlu, Fırat Bingöl, Gizem Aksu, Guy Ben-Ner, 
Hasan Pehlevan, Huo Rf, İhsan Oturmak, İnsel İnal, 
İpek Duben, Janis Rafa, John Gerrard, Julian Stallabrass, 
Ken Friedman, Lewis Hine, Leyla Postalcıoğlu, Iliko Za-
utashvili, Magali Duzant, Mahmut Celayir, Maria Papa-
dimitrou, MERKEZKAÇ, Metin Çelik, Mustafa Avcı, 
Mürsel Argunağa, Nasan Tur, Özlem Altın, Parastou Fo-
rouhar, PELESİYER, Ramize Erer, Romina Meriç, Sara 

Kostic, Senem Gökçe Oğultekin, Serkan Taycan, Seyhun 
Topuz, Simon Faithfull, Taner Ceylan ve Youssef Nabil.

Bienal için yaptığım kapsamlı turlar esnasında, sı-
cağı sıcağına anılası pek çok yapıtın bulunduğunu gör-
düm. Bunların ilki, yapıtlarında aşırı gerçekçi olmakla 
birlikte, fiziksel ve duygusal şiddet ile klasisizm ve ro-
mantizmi gerçeküstücülük ile özgün bir 'kokteyl' gibi 
harmanlayan ressam Taner Ceylan'dan geldi. Çok ya-
kında İstanbul Dolapdere'de açılacak Kaç ailesinin yeni 
Çağdaş Sanat Müzesi'nde büyük bir sergi düzenleyecek 
olan Ceylan'ın, tarihi Meryem Ana Kilisesi'ndeki 2016 
tarihli tuval çalışması Acıların İsa'sı, Hz.İsa'yı çarpıcı bir 
şekilde betimlemekte. Kilisenin özel izniyle sergilenen 
çalışma, bir de 'mucize'/tesadüfe önayak olmuş.

Ceylan bu süreci şöyle anlatıyordu: "Bana bu teklif 
yapıldığında elimde bu çalışmanın bulunduğunu ve an-
cak, bir kilisede sergilenirse izin verebileceğimi söyle-
dim. Hikâye daha sonra çok enteresan bir şekilde geliş-
meye başladı. Ben bu resmi, Seni Seviyorum serimin ilk 
çıkış resmi olarak yapmış ve 2016'daki Londra kişisel 
sergimde sergilemiştim. Benim için çok önemlidir bu 
eserim. Bu resimdeki heykel, İspanya'da bir müzede ser-
gilenmekte. Bunu gördüğüm zaman, heykelin resmini 
yapma fikri beni çok baştan çıkardı. Zaten çok gerçekçi 
resim yapıyorum, bu ahşap heykel ise 1600'lü yıllarda 
yapılmış bir Rönesans heykeli. Resim, o dönemde bu ka-
dar gerçekçi değilken, ahşap ustaları inanılmaz gerçekçi 
heykeller yapmaya başlamışlar. Böyle bir durum oldu-
ğunu öğrendim. Dünyada bu eda ile yapılmış bir sürü 
Hz.İsa heykeli bulunuyor. Metropolitan Müzesi'nde, 
Londra National Gallery'de bunları görebilirsiniz. Çok 
da büyük değiller. Ancak bu resim/heykeldeki özel du-
rum, Hz. İsa'nın acıya hazır olarak beklemesi. Dudakları 
aralık, hafif de bir şehvet duygusu ile, 'ben daha fazlasını 
istiyorum' diyor gibi ellerini uzatıyor, teslimiyet içinde, 
acıya razı, bir kabulleniş içerisinde. Ve ben bu resim-
den yola çıkarak, serinin diğer resimlerini oluşturdum. 
Bunu elbette kendi dünyama aktararak yaptım. Döne 
Otyam da, bu süreçte hemen bir kiliseye başvurdu. Ve 
kilisedekiler, kendisine bu çalışmanın kendi mezheple-
rine ilişkin Hz. İsa heykeli olmadığını ve Meryem Ana 
Kilisesi'ne gitmesini önermişler. Böyle bir hikâye ile kar-
şılaştık. Resmi buraya getirince de, kendisine çok güzel 
bir sürpriz yapıyor. Ve kilise deposundan gördüğünüz bu 
heykeli getiriyor. Bana İtalya'dan da bir rezidans prog-
ramım sırasında bu resmi bir şapelde sergileme teklifi 

gelmişti, bir şekilde orada da bunu geçiştirdim, ama bu 
resim burası için yapılmış, sanki bu resim bu heykeli, 
heykel de resmi bekliyormuş. Ve muhteşem bir ilahî kar-
şılaşma oldu. Her şey yerini buldu ve şu anda karşınızda. 
Ben tanrısal ilhama ve duygularıma çok inanıyorum. Yol 
kendini çiziyor. Hayat bu resmi buraya getirdi. Ben bu 
heykelin imajını ilk önce İnternet üzerinde görüp çok 
büyülenerek fotoğrafını çeken kişiyi bulup izin istedim. 
O da bana fotoğrafı vermek istedi ama, bilgisayarının da 
hard diski yanmıştı. İnternette gördüğüm görsel çok kü-
çüktü. Aradan altı ay geçti, adam hard diskini kurtardı 
ve resim senindir dedi. "

Bunun yanı sıra, Arter, Bilsart, Borusan Contempo-
rary, Diasos, Institut Français Ankara, İKSV ve Müze 
Evliyagil'in de katkıda bulundukları bienalde Mardin 
Kent Müzesi civarında yer alan İhsan Oturmak imza-
lı Sokağın Zoru adlı düzenleme, eski bir Serçe marka 
otomobili, Mardin'in inişli çıkışlı daracık 'sokak'larıy-
la yüzleştirdi. Son dönemlerde gerek resimleri, gerekse 
duruşuyla bir çok yerli ve yabancı sanat kaynağının ilgi 
odağı olan Oturmak, özellikle OHAL sürecinde, günde-
me saplanıp kalmış bu ironik yapıtının hikâyesini bize 
şöyle aktarıyor: "Bundan bir iki yıl önce bir haber iz-
lemiştim. Haberde bir polis, hırsızı Diyarbakır Kilis'te 
kovalıyor. Hırsız kaçarken, dar sokaklara doğru ilerliyor 
ve bu sırada sokaklar giderek daralınca, araç sokakta de-
vam edemiyor ve hırsız kaçıyor. Araba orada bir yerde 
barikata dönüşüyor ve polis, hırsızın önünde duruyor. 
Bu bende bir soru oluşturdu. Aslında III. Napolyon 
döneminde işçi sınıfının dar sokaklara hakim olması, 
Napolyon'un da onları dışarı çıkarmak isteyişi, onlar 
için hep bir problemdi ve bunun için, mimari bir çözüm 
aranmaya başlandı ve Alman ekolünden gelen Hauss-
mann tipi yerleşim sistemine başvuruldu. Daha sonra 
sokakların genişletilmesi istenince, her köşe başına, fab-
rikalara yakın birer karakol yerleştirilmeye başlanıyor. 
Maksat, bir isyan çıktığında anında müdahale edilebil-
sin. Bu hırsız polis olayları sürerken, o dönemde Diyar-
bakır'da Sur olayları yaşanıyordu. Sur'a giremedikleri 
için, sokakları genişletmek zorunda kaldılar. Bu olaylar 
gerçekleşince aklıma şu geldi: Aslında benzer hikâyeler 
var. Çünkü yeni yapılan Sur projesinde de, her köşe ba-
şında bir karakol olacak. Ani çözümler üretmek adına, 
bir isyan çıktığında oraya müdahale edilebilsin diye ka-
rakollar oluşturuluyor. Bu hikâyeler de hırsız polis olayı 
ile çok yakından ilişkili gibi geldi. Buna kafa yorarken, 

Çatalhöyük hikâyesini duydum, zaten ister istemez soka-
ğın konumunu merak ediyorsun. Sokağın ne işe yaradığını 
merak ediyorsun. Acaba sokak, bir şeylere sebebiyet veren 
bir unsur muydu? Genişliği ve darlığı, demek ki, toplum-
sal yaşam üzerinde çok etkili bir şey. Derken Çatalhöyük 
gezilerimde, hiç bir sokak olmadığını ve tamamıyla dam-
dan dama yaşam şekli olduğunu gördüm. İnsanlar ora-
da herhangi bir savaş kalıntısı bırakmamış. En enteresan 
şey buydu. 1500 yıl boyunca orada yaşamışlar ve sadece 
kaynaklar tükenince oradan ayrılmış bu insanlar. Bunu 
düşününce, aklıma 500 yıl boyunca Ortadoğu'da bir sa-
vaşın olmadığını hayal etmek geldi. Belki de sokaksızlık-
la mümkündü bu. Bir arada yaşamın da bir formülü bu. 
Aslında savaşlar bence petrolden de önce başladı. Petrol 
gibi, sokağın kendisi de ortak kullanılan bir şey. Bu ortak 
kullanım alanları, kamusal alanların artışıyla ilgili. Ör-
neğin Kudüs'ün de Mardin gibi kendine has bir mimarisi 
var. Bunun kendi içine kapanık olmayla ilgisi var. Bana 
kalırsa toplumların kendine has birtakım ortak özellikleri 
var ve biz bu ortaklıkları keşfedemediğimiz zaman, birta-
kım sorunlara neden oluyor. Örneğin şu an burada henüz, 
güya hiç bir olay yokmuş gibi duruyor, ama belli biçimde, 
alttan kıvılcımlar var. Oysa o yüzeysel olarak yaşanıyor 
ve burada, bir şekilde belli bir süre için engellenmiş gibi 
görünüyor. Yaşanmamış gibi, şu anda o 'mutluluğun' için-
de duruyor. Oysa bu devam ettiği zaman ben çok başka 
bir şeye dönüşeceğini düşünüyorum. Kudüs meselesi de 
öyle. Şu anda askıda. Aslında Mardin, Kudüs'ten daha da 
askıda. Askıdaki ekmek tıpkı askıda barış gibi. İhtiyacı 
olan gidip, alıyor."

Bienalin Alman Karargâhı olarak anılan noktasında 
eserini sergileyen 1987 doğumlu Gizem Aksu'nun PVC 
kare birimlerden menkul şeffaf hakikat 'perdesi' de, bir 
bakıma İhsan Oturmak'ın bu karanlık (m)izahını etkile-
şimli bir yerleştirmeyle teyid ediyor. Aksu, Barınak, Bari-
kat, Tabiat isimli çalışmasını şöyle anlatıyor: "Gerçekliğin 
katmanları üzerine, görme biçimlerimizi ve durduğumuz 
pozisyonda bir şeylere nasıl baktığımızı bize sorduran bir 
iş bu. Eğer etrafında gezerseniz, özel bir mercek olduğu 
için her seferinde değişiyor. Ve gerçekliğin ardındaki 
gerçekliği, hakikatin katmanlarını bilmek üzerine... Ben 
bedenle çalışan bir performans sanatçısıyım ama, son za-
manlarda bu eseri yaparken, şiddetle yok olan bedenler 
üzerine düşündüğüm için, bedenin yokluğu üzerine ça-
lışmayı tercih etmiştim. İşim kısaca hakikate ışık tutmak 
üzerine aslında. Akşamın karanlığında buradan yansıyan 

ışık ve önünden yansıyan gölgeler ve ışık ile karanlık ara-
sında nasıl bir pozisyon aldığımızı, neye nasıl baktığımızı 
açıkça düşündürmeye yönelik çalışmıştım."

Mardin Bienali'nin bölgede yakın geçmişte yaşanan 
huzursuzluk ve güvenlik sorunu sebebiyle üç yıldır (aslen 
ekstra bir senedir) yapılamaması, Oturmak ve Aksu'nun iş 
okumaları/sunumlarıyla kesişircesine, Diyarbakırlı yazar, 
şair, sanatçı Şener Özmen'in bienal açılışında basına da-
ğıtılan Istanbul Art News imzalı özel ekte kaleme aldığı 
kritik-metnindeki şu ifadeleri de çağırıyor: 

"(...) Hep olumlu tarafından yaklaşmaya özen gösteri-
yorum, 4 Mayıs’ta, Kürtler açısından fazlasıyla sıkıntılı 
geçen bir şiddet döneminden sonra dördüncüsü düzenle-
necek olan bienal, Mardin’i modern sanat lehine merke-
zileştirmekten önce –bunun mümkün olup olmayacağını 
tartışmıyorum– “merkez hali”ne, yani ilk etapta bir hale, 
bir duruma getirecek, ardından merkez olduğunu ilan 
edecektir. Mardin, modern sanatın merkezi haline gele-
bilecek midir? Açıkçası bilmiyorum! Temennim o yönde. 
Mardin Bienali –bu dinler arası Uçurtma Festivali ve-
yahut Geleneksel Mardin Leblebisi Günleri de olabilir– 
kentin neredeyse tüm demokratik kanallarının tıkandığı, 
üniversitesinden, özellikle Yaşayan Diller Enstitüsü’nden 
bilim insanlarının peyderpey ihraçlarıyla gündeme geldiği 
bir dönemeçte, Sözden Öte üst başlığıyla gerçekleşecek. 
Sözden Öte, bir sessizlik analojisi gibi, önceki bienal de 
(17 Ekim-17 Kasım 2014 tarihleri arasında gerçekleşmesi 
planlanan Mitolojiler), insanlık adına verilen büyük sava-
şa saygıdan ötürü –Bienal’in kendi şiirsel açıklamasıydı– 
ertelenmiş ve susmayı tercih etmişti. Şimdi yine susacak, 
ancak şimdiki suskunluğun, bir öncekiyle kader bağı yok, 
bu tercih edilen bir suskunluk. Yaratıcıları konuşmayacak 
ve konu bu coğrafyanın ve bu insanların her beş yılda bir 
baş aşağı edilen –kısa sürede onaylanan- kaderi olunca, 
hiçbir şeye dokunmadan pek çok şeye dokundukları izle-
nimini bile veremeyecekler."

Yine de, sosyal medya üzerinden, Fon GoGo isimli eko-
nomik ve şeffaf bir 'imece' ile kendi bütçesini oluşturma-
ya da çalışan ve 100'ün üzerinde bireyin gönüllü olarak 
madden desteklediği 4. Uluslararası Mardin Bienali'ni, Şe-
ner Özmen'in eleştirilerine de ifade özgürlüğü açısından 
koşulsuz saygı duymak adına, bir çırpıda infaz etmemek 
daha adil olacağa benziyor.

Az önceki bu satırların yazarı Özmen'in de açılışına 
katılma olgunluğunu gösterdiği Bienalde, ilk bakışta bil-
hassa anmak istediğim bir çok sanatçı bulunuyor. Diğer 

yazılarımda bu çalışmalardan detaylı olarak bahsetmek 
üzere, izninizle şimdilik onların kulaklarını çınlatmak, 
en iyisi. 

Bienalde, CANAN ile eski bir hamamda eserlerini ayrı 
ayrı ve son derece doğru bir mekân tercihi ile sergileyen 
Youssef Nabil, Mardin, Diyarbakır ve Batman çıkışlı sa-
natçı inisiyatifi Merkezkaç'ın (Remzi Sever, Barış Seyit 
Van, Uğur Orhan, Helin Anter ve Murat Kartal) kentin 
ürkütücü ev sahipleri akrepler üzerinden (adeta Ai We-
iwei'nin sergisindeki yengeçlere de nazire yapan) Alman 
Karargâhı yerleştirmeleri Esriklik Anları ve besteci, etno-
müzikolog Mustafa Avcı'nın Abdülkadir Gökbalık isimli 
kanunî tarafından boş bir mekâna çalınıp söylenen vide-
osu Bienal için Curcuna, tekrar tekrar izlenesi çalışmalar 
arasında. 

Bienal için Curcuna, temelini Mama Nazlı isimli bir Er-
meni kadının yaşadığı duygusal trajediden almakta. Avcı, 
bize eserinin oluşumunu şöyle yorumluyor: "TRT'nin yap-
tığı 'türkü' derlemeleri çevreden merkeze türkülerin gel-
mesini ve çok ciddi bir değerli repertuvarın oluşmasını 
sağladı. Fakat bu süreçte ne yazık ki bu türkülerin steril-
leştiğini ve tektipleştirildiğini de görüyoruz. Ne yazık ki 
bu tektipleştirme yüzünden bu repertuvar Türkiye'nin çok 
kültürlü yapısını yansıtmaktan çok uzakta. Türküler ya 
da halk şarkıları derlenirken, her şeyden önce sözlerinde 
yer alan farklı dillerdeki (Kürtçe, Ermenice, Lazca, Arap-
ça ve benzeri) kelimelerden ve müstehcen sözcüklerden 
arındırılmıştır. Hatta Türkçe versiyonu bulunmayan fark-
lı dillerdeki şarkıların (meselâ özellikle Kürtçe stranla-
rın) tamamen Türkçeleştirildiğine de sıklıkla rastlıyoruz. 
İşte, bir besteci olarak benim müdahale etmek istediğim 
alan tam da bu akışı tersine çevirmeye dönük bir kolektif 
türkü yakma projesiydi. Türkünün benim yazdığım ver-
siyonu, Mama Nazlı isimli bir Ermeni kadının hikâyesini 
anlatan ve büyükşehirde yaşayan birisinin duyarlılığıyla 
yazılmış bir 'Mardin Türküsü'ydü. İstanbul'da güftelenen, 
bestelenen ve doğası gereği 'steril' olan bu türkü, Mardin'e 
doğru yola çıktı. Bu türküye son şeklini, Mardinli demir-
ci ve Kanuni Asi Baba ile beraber karar verdik. Bu sırada 
yanımıza gelen ve proje içinde yer almayan iki Mardinli 
dostumuz da bize bu havanın sözlerini eğirirken yardım-
cı oldu ve bu süreçte sözlerin bir kısmı, Arapça ve Kürtçe 
olarak yeniden yazıldı. Türkü ben yokken de dönüşmeye 
devam etmiş! Zira ben Mardin'den ayrıldıktan sonra Asi 
Baba bu türküye Süryanice  sözler de eklemiş. Çok istesem 
de içinde bulunduğum kısıtlı şartlardan dolayı Ermenice 

PARASTOU FOROUHAR, PORTRELER, 2018 İLLÜSTRASYON DİJİTAL ÇİZİM SERİSİ GİZEM AKSU, BARINAK, BARİKAT, TABİAT, 2018, YERLEŞTİRME, PVC, 230X185CM



68 694. ULUSLARARASI MARDİN BİENALİ



bilen birisine rastlayıp, onun da söz yazma sürecine dahil 
olmasını sağlayamadım. Bu da aslında bambaşka bir yok-
luğa işaret ediyor."

Akademisyen, eleştirmen, küratör ve sanatçı Emre 
Zeytinoğlu hocamızın Mardinli teneke ressamı Karnik 
Derbekyan'ın hafıza kazısını yaptığı ve yine Alman Ka-
rargâhı'nda sergilediği belgesel yerleştirmesi Karnik Der-
bekyan'ın sandığı, John Gerrard'ın anarşist bir rüzgârla 
yansıttığı ve aklıma ondan da önce Çağrı Saray'ın çalış-
malarını getiren Western Flag'i, keza Çağrı Saray'ın yine 
aynı mekândaki özellikle Abbara'lara yaslanan Kafkaesk 
ve Kubrickvari jimmy jib video işiyle samimi ve önemli bir 
empatiye giriştiği Sonsuz Mesafe adlı ikili eseri, Ali Emir 
Tapan'ın biçimsiz bedenleri Revaklı Çarşıya saçtığı isim-
siz yerleştirmesi de, tıpkı protokol fikrini kamusal alana 
saçarak aynı çarşı yolunun ilerisinde gökmavi halılardan 
ibaret bir alternatif yollar güzergâhı hediye eden Cengiz 
Tekin'in Bir Parça Özgürlük 'ü gibi, bu 'acil, öncül' sırala-
manın öteki imzalarından.  

Alman Karargâhı olarak anılan, ancak eski bir Ermeni 
konağı olan mekânda yer alan önemli işlerden biri de, sa-
natçı İnsel İnal'a ait. İnal'ın sağlı sollu iki video düzenleme 
ve ortada bir neon yerleştirme ile kızıl bir 'Başım Gözüm' 
mesajını verdiği çalışması, gazeteci ve editör Cem Erci-
yes'in Gazete Duvar'da da haklı olarak söylediği gibi, bir 
nevî 'öznel muhabirlik' örneği. Çalışma, merkezine eski 
bir tütüncüyü alırken, izleyici kendini taştan ve karanlık 
bir dehlizde maruz kaldığı bu dramatik hikâyenin hem 
içinde, hem de dışında bulabiliyor. İnal, Dumansız Hava 
Sahası diyerek bölgenin siyasal iklimine de nazire ettiği 
projesini şöyle özetlemiş: "Bundan üç yıl önce, Mardin'de 
tanıştığım bir genç bana ikram ettiği tütününün hikâye-
sini anlatırken çok heyecanlıydı. Dedesinden beri tütünle 
büyüdüğünü, tütünün ailesi için önemini ve geleneklerin-
de tütünün ailesi için önemini ve geleneklerinde tütünün 
yerini uzun uzun anlatması ile başladı bu proje. O genci 
bulmam zor olmadı. Köyüne, Kızıltepe Xurs Vadisi'ne gi-
derek, köydeki insanların bu gelenek ve ötesinde bugünle 
ilişkilerini merak etmeyle, proje şekillendi. Bu kayıt, tütün 
meseleleri üzerinden Türkiye'nin küçük bir panoraması-
dır. Xurs Vadisi yaşayanları, tütün bahçeleri, gündelik 
siyasetle ilişkileri, tütün politikaları gibi bir çok konu-
nun dahil olduğu bu belgesel, her gün yeniden en baştan 
yazılan tarihin bir 'demo'sudur. Geleneklerin ve belleğin 
gündelik yaşamdaki etkisinin belgesidir."

Bienalin diğer mekânları ise, eski ibadet noktaları ve 
özellikle video eserlere ev sahipliği yapması bakımından, 
bilhassa Mardin Sinema Derneği'nin katkılarını gözle gö-
rünür kılıyor. Bu açıdan hazır dernek demişken, bienalin 
gayrıresmi parti mekânı Sinek'e komşu dernek merkezin-
deki işle sözü sürdürmek en iyisi: 

Guy Ben-Ner'in 2016 tarihli Kaçış Sanatçıları isimli, 37 
dakika 18 saniyelik video işi, Robert Flaherty'nin Nano-
ok adlı filminde ele aldığı sorular etrafında kurulmuştu. 
Film, Ben Ner'in üç bin civarında Afrikalı mülteciyi ba-
rındıran Holot gözaltı merkezinde bazı gruplara verdiği 
haftalık film derslerinden alınan kliplerden oluşuyor. Bu 
eserin bienal ve Mardin ile gayet uyuştuğuna inanıyorum, 
zira Mardin'de de 'dışarıdan gelen' kültür ve sanat ahalisi, 
bienal vesilesiyle bir biçimde her köşe başı güvenlik ka-
meralarıyla dolu Mardin'in 'sakin'leriyle buluşturuldu. Bu 
açıdan ilgili iş, sanki kente akan kimselerin, Mardinlilerle 
iletişimine dair kara bir alegori gibiydi. 

Bunun yanı sıra, bienale alternatif olarak çoğunluğu 
Mardin Artuklu Üniversitesi çıkışlı genç sanatçıların 
Mardin'deki üç mekânda düzenledikleri Counter-Bienal 
etkinliğini de burada anmak gerekiyor. Numan Erdinç, 
Özge Yağcı, Ayşegül Devecioğlu, Damla Çelebi, Zekiye 
Tulga, Ali Kanal, C. Nazım Aslan, Rıdvan Aşar, Ramazan 

Ertuğrul, Yağmur Özgenç, M. Şirin Kurt, Şerif Ertene, Di-
lan Akyüz ve M. Emin Başaran isimli sanatçılar, küresel 
bir üretim ve tüketim sistemi olarak 'bienal'in karşısında 
konumlanma cüretiyle, yapıtları ve argümanlarını, gerek 
bienal, gerekse Mardin izleyicisine Kulak Cafe, Bizmar 
Kültür Cafe ve Taş Ev Kültür Cafe de sundular. Öyle ki, 
bienale yapıtlarıyla katılan İnsel İnal, Emre Zeytinoğlu 
ve Çağrı Saray ile, eleştirmen ve yazar Ayşegül Sönmez ya 
da kente ziyaret ve sanatçılara maddi manevi, fiziksel ve 
moral destek amaçlı gelen Elif Çelebi gibi sanatçı ve akade-
misyenler, bu alternatif rüzgâra kayıtsız kalmayarak, ilgili 
sanatçıların yapıtlarını izlediler, sanatçılarla oturup ortak 
bir diyalog zemini yokladılar. 

Sözgelimi Counter-Bienal sanatçılarından Zekiye Tul-
ga, Taş Cafe'deki 'karşı' etkinliğe kalın resim kâğıdı, tuval 
ve sandıkla kurguladığı Annemin Gelin Sandığı ile katıldı. 
Yapıt, bölgenin kanayan yarası Berdel ile ilgiydi ve sanat-
çı, eserini geçmişten günümüze kadar zorla evlendirilen 
ya da öldürülen genç kızlara ithafen hazırlamıştı. Tolga, 
Counter Bienal metninde ise şunları kayda geçiriyordu:

"Maharet anlatmakta değil, maharet yaşananları ilikle-
rinize kadar hissetmektedir. Maharet duygusuz fırçalarda 
değil, maharet vurulan her fırçada o ânı yüreğinizde his-
setmektir. Maharet davulun sesinin güzel olup olmadı-
ğını tartışmak değil, maharet o davula, o tokmağın nasıl 
vurduğunu bilmek ve o davula, o tokmağı en güzel vu-
ran olmaktır. Maharet, Mardin'i kulaktan dolma hikâye-
lerle, popüler dizilerle, duygusuz ansiklopedik bilgilerle 
tanımak değildir. Mardin'in suyunu içmeden, havasını 
solumadan, toprağını koklamadan, dillerini bilmeden, 
kültürünü yaşamadan tanıyamazsınız. Tepkimiz, bu tür 
duygusuz yalan yanlış bilgileri harmanlayıp önümüze 
koyanlaradır. Tepkimiz, Batı'nın bize oynadığı kültür 
sömürgeciliğine ve özkaynaktan yetişmiş sanatçılara yer 
vermemesidir. Bizler, başkaları tarafından seçilen, başka-
larına hizmet eden sanatçılar olarak değil, kendi öz sanatçı 
kimliğimizle var olmak istiyoruz. Herkes şunu iyi bilsin 
ki, bizler bu cümlenin nesnesi değil, öznesiyiz."   

Aynı mekânda yer alan Ramazan Ertuğrul imzalı Mah-
mut ve Ali, 2016 isimli çalışmada ise kil, tekerlek teli, alçı 
ve boya ile üretilmiş iki kafa, sanatçının izleyicisine 'Peki 
sen hangi kafaya sahipsin?' şeklindeki sorusu eşliğinde 
sunulmuştu. Ertuğrul'un Counter-Bienal metni ise şu bi-
çimdeydi: 

"Avrupa'nın değiştiği ve egemen servet fonlarının üni-
versite ve müzeleri finanse ettiği bu süreçte, yeni 'bölge-
sel' kültür kuramlarının yaratıldığı bir dönemdeyiz. Sa-
natın ya da sanatçının, bir küratörü, bir müzeyi, ya da bir 
galeriyi temsil ettiği güncel sanat evresinde, sanatın salt 
görselliği dönemin karanlığına ne denli ışık tutmaktadır?  
Mevcut bir küreselleşme bağlamında, sanatın işlevselliği 
politik söylemlerle zenginleşiyor olsa da, tek başına yeter-
li değildir. 'Sanat, sanat içindir' ilkesi; bu noktada Andy 
Warhol'ün deyimi ile 'En iyi sanat, para kazanan sanat-
tır'. Peki sanat kime ve neye hizmet eder? Sosyal statü 
içerisinde sanatın konumu nedir? Sanatın artık küresel 
çapta yüksek servet fonları altında boy gösterdiği güncel 
sanat evresinde, tanınmış sanatçıların yanı sıra  yerel sa-
natçılara ulaşma, imkân tanıma gayesi, belirli ideolojik 
meseleler çerçevesinde işleyiş gösterdiğini görmekteyiz.  
Counter-Bienal'in yerel sanatçılarla yapmış olduğu açık 
çağrı, mezun olmayan ve mezun olan tüm yerel genç sanat-
çılara imkân sağlamıştır. Herşeyin kuralsız ve bağımsız 
bir şekilde işleyiş göstermesi, yapılan sanatın bir çember 
içerisinden ziyade, geniş bir yelpazede işleyiş göstermesine 
olanak sağlamıştır."

Bu önemli hamle ile birlikte, Siyah Beyaz Sanat Ga-
lerisi'nin Revaklı Çarşı'daki Aykut Cömert video düzen-
lemesi Halı, performans ve geleneksel hafızayı etkinliğe 

katarken, Fransız Kültür Merkezi Ankara destekli Aysel 
Alver projesi Mulaj da, bölgeye dönüşün ve dönüşümün 
estetik bir tezahürü olarak kayıtlara geçti. 

Eski bir Mardin esnaf kahvesi olan Marangozlar Kah-
vesi'nde, Lewis Hine'ın Ikaros'a gönderme yaparcasına 
çektiği Empire State NY binası işçi fotoğrafının Orhan 
Gencebay portresiyle yan yana asılı durduğu, aynı mekân-
da Chris Burden'ın video/dokümanter bir diğer işinin mi-
safir edildiği bienalde, yukarı Mardin olarak anılan eski 
kentin girişindeki tarihi Ermeni Mor Efrem Manastırı'nda 
yer alan Seyhun Topuz heykellerini, Ankara çıkışlı sanat 
inisiyatifi Pelesiyer'in deniz imgesini sesle Mardin Ova-
sı'nda yankılattığı Alagarda isimli videosunu, İpek Du-
ben'in görseller ve nesnelerle bezeli kayıt-yapıtı Farewell 
My Homeland 'ı da anmadan, geçmemeli. Tıpkı Mor Efram 
Avlusu'ndaki bienal açılışına harika bir estetikle karışan 
İranlı Parastou Forouhar'ın dışavurumcu triptik Portre-
ler'i, ya da Mahmut Celayir'in bölge dokusunu son derece 
sahici biçimde teneffüs eden, soyut ile somut arasındaki 
tazyiği yansıtan ikili yapıtında hissettiğimiz gibi. 

Aynı mekânda izlediğimiz araştırmacı sanat çalışma-
sı, Gaziantep doğumlu aktif sanatçı ve fotoğrafçı  Ser-
kan Taycan'ın Hidrolab Mezopotamya isimli 2018 tarih-
li videosu, bölgedeki su konusunu ekolojik ve siyasal bir 
okuma ile Mardin'de ilk kez sergilerken, ona komşuluk 
eden önemli bir video da, Senem Gökçe Oğultekin'den 
gelmekteydi. Oğultekin'in ilk kez bienalde ortaya koyduğu 
13 dakika 13 saniyelik Dun/Ev isimli işi, duygusal kad-
rajlarıyla olduğu kadar, yanık içeriğiyle de hatırda kaldı. 
Türkiye-Ermenistan sınırı arasındaki Ani kenti kalıntı-
larında çekilen yapıtta sanatçı, biri Türkiyeli, diğeri iki 
Ermeni iki sanatçının karşılaşmasına bizi tanık etti. Bu 
yapıtın da, Mayıs ayının ikinci yarısında Bilsart İstanbul 
Şişhane'de sergileniyor oluşu, bienalin temsil ettiği coğ-
rafya ve sınırları daha da esnekleştirdi.  

Bitirirken, sanatçı Ferhat Salman'ın atölyesinde Huo Rf 
ile birlikte son dönem çarpıcı yapıtlarını da sergilediği bie-
nalde, yine Mor Efrem'de izlediğimiz Nasan Tur imzalı 
duvar-slogan 'ayna'ları, kendisinin öldürülen aydın ve ga-
zetecilere yönelik 208 dakikalık video işi Direniş olarak 
Hafıza ve tersine, Jeff Koons'a ciddiyetsiz bir selam eder 
kesik, ters bir dev yumrukla sembolize edilmiş siyasal fi-
güratif yerleştirmeyi de bu noktada unutmak istemem. 
Metin Çelik'in Anti Kamuflaj adlı bu işi, bölgenin kırıl-
gan ve kırgın belleğiyle ilgili üç boyutlu, klasisist bir tuval 
etkisi üretiyor gibiydi. 

Netice yerine, bana kalırsa Mardin Bienali'nin en 
önemli etkisi, bir aylık gösterim ve izlenim süresince bie-
nal ekibinin düzenlediği yan etkinlikleri, bölge ilgisi lehi-
ne  atlamamalarıydı. Aydın Teker'in hareket atölyesinden 
Mezopart Mardin Müzesi Arkeopark alanında yapılan 
performansa, Fırat Arapoğlu'nun AİCA adına düzenledi-
ği sanat yazım ve sosyolojisi atölyesinden Ceren Ozan ve 
Burcu Yılmaz'ın çocuklara dair soundpainting atölyesine 
ve Marangozlar Kahvesi'ndeki kitap seçkisinden Leyla 
Postalcıoğlu yaratıcı dans atölyesine dek, bienal statik 
değil, dinamik ve verimli olmayı hedeflemiş olmasıyla 
takdir kazanıyor.

mardinbienali.org
sakipsabancimardinkentmuzesi.com

İPEK DUBEN, KOSOVA SERİSİ I, II, III, IV, V, VI, VII, 2010 İPEK BASKI, 47X65 CM 35. EDİSYON



72 73

“ P O S T M O D E R N  K A D I N I N 
D İ S İ P L İ N L E R  A R A S I  E T H O S U ”

T Ü R :  K A D I N  D E R G İ S İ
F O R M A T :  M A T B U 

İ L K  S A Y I :  0 6 / 2 0 1 8

QPW 1 ILAN UNLIMITED.indd   All Pages 25.05.2018   13:11



74 75

Ak-

Yazı: Çınar Eslek Fotoğraf: Orhan Cem Çetin

Son zamanlarda aktarma ve saklamanın, yapılabilecek 
en iyi şey olduğunu düşünerek, edebiyat ve görsel 
sanatlar arasında  bir zamanlar var olan -şimdi ise 
ayrılmış- iki alanın yan yanalığını daha sıkı dokumak, 
anlatım olanaklarını genişleterek kendi içinde 
katmanlanan bir iz yaratabilmek adına yazarlar ve 
sanatçılarla bir araya geliyoruz. Kendine ait bir sanat 
ve yazı diline sahip olan yazar ve sanatçıların birbirine 
ulaşma olanağını arttırmak ve bu temas aracılığı ile 
oluşan nefesin izini tarla sürer gibi sürmek ve bu sürecin 
mümkün olduğunca devam etmesini sağlayabilmenin 
başka bir eşik oluşturabileceğine inanıyoruz. Dördüncü 
dosyamızda, yazar Cem Akaş ile fotoğraf sanatçısı 
Orhan Cem Çetin’i bir araya getirdik 

sayanlar



76 77

Bugün, sanatın estetik kuramları terk etmesi, bu terk 
ediş sonucu sanata dair soru sormaktan çok dış görünüş-
le ilgilenmesi ve her türlü düşünceyi, bakış açısını yavaş 
yavaş kendinden uzaklaştırması çoğu zaman üretilen ya-
pıtların genel bir dil yada görünüş içinde yer almasına 
neden olabiliyor. Düşünme zemini hızlıca ayaklarımızın 
altından çekilirken üretilen her çalışma hoş ve güzel ta-
nımlamasından öteye gitmiyor. Her şey, güzellik kaygı-
sı içerisinde sunuluyor, var olmak ve devam edebilmek 
için bir araya gelinen beraberlik diğerlerini anlamak ve 
tanımaktan çok görmezlikten geliniyor. Çokluk yoğun 
alanlar kapladığı için birbirine kenetlenmiş zincirler gibi 
yayılarak halkalar oluşturuyor. 

Mevcut sanatın genel dil ortaklığı bu doğrultuda ka-
buk değiştirirken kapalı devre çalışan mekanizmayı açık 
devreye dönüştürebilmek adına her alan ile temas nokta-
larını çoğaltarak daha çok tanımaya ve özne olanın, ken-
di de olanın gerçekliğini sunabilmesi adına bu örnek-
ler yeni teknik olanaklar ve bağlamlar ile birlikte sanat 
yapıtlarına taşınabilir olması yeni bir dil oluşturabilir.

Tam bu noktada fotoğrafın bütün teknik olanakla-
rına hakim sanatçı Orhan Cem Çetin, fotoğrafın ya da 
dijital imgenin hiç olmadığı kadar kitle iletişim aracı 
olduğu bu dönemde bu olanakları sanatın içinde sorun-
sallaştırarak daha öznel bir deneyim sunmaya çalışıyor. 
Dilin kendisini mesele haline getiren yazar Cem Akaş ise 
dili başlı başına bir oyun alanına dönüştürerek sekme-
ler yaratmaya çalışıyor. Ak-Sayanlar serisi için bu sayıda 
Orhan Cem Çetin ve Cem Akaş ilk kez bir araya gelerek 
fotoğraf disiplinini konuşup birbirini tanımanın başlan-
gıcını oluşturdular.

Çınar Eslek: Siz uzun süredir fotoğraf alanının için-
desiniz ve fotoğrafın bir çok alanında yer aldınız.Uzun 
bir sürede Polaroid’te teknik yöneticilik yaptınız.

Orhan Cem Çetin: Polaroid’te teknik yöneticiydim. 
Sonra birden kafamda sigortalar attı, ben fotoğrafçı ol-
mak istiyorum ne işim var benim böyle işlerin içinde 
dedim.

Çınar Eslek: Cem Akaş ile aynı üniversitede bulun-
muşsunuz.

Orhan Cem Çetin: Boğaziçi Üniversitesi. Ben psiko-
loji mezunuyum. 85’te Sosyal Psikoloji Yüksek Lisansın-
dan kaydımı sildirdim. 77 girişliyim, 90’da Paloroid’ten 
istifa ettim. Hadiye Cangökçe ile Hezarfen Fotografya 
adlı stüdyoyu açtık ve tanıtım fotoğrafçılığı yapmaya 
başladık. O gün bugündür şirketler dünyasını bir tarafa 
iterek fotoğrafçılık yapıyorum. 

Cem Akaş: Şimdi olsaydı muhtemelen yine şirketler 

dünyasını bir tarafa itmek zorunda kalacaktın.
Orhan Cem Çetin: Aslında sektörle tam olarak iliş-

kim kopmadı. Paloroid’e dışarıdan danışmanlık yap-
maya devam ettim. Şu anda da Sigma’ya danışmanlık 
yapıyorum. Geçen senenin sonlarında ticari fotoğraf 
ile ilişkimi tamamen kestim, firmamı kapattım, emek-
li oldum. Ders veriyorum ve danışmanlık yapıyorum. 
Bahçeşehir Üniversitesi’nde saat ücretli olarak derslere 
giriyorum.

Çınar Eslek: Cem, sizin de, fotoğraf ile yakın bir te-
masınız var. Hatta, Can yayınlarından çıkan Sincaplı 
Gece adlı romanınızın baş karakterini Mindy isimli bir 
fotoğraf makinesi olarak kurdunuz. Kitabınız çok ince 
bir şekilde bir sistem eleştirisi de yaparak, teknolojinin 
kendi gerçekliği doğrultusunda olabilecek handikapları 
bize sunuyordu.

Cem Akaş: Kitap fikri hiç olmayacak yerlerden ge-
liyor genellikle; Mindy de böyle oldu. Mesela bir gün 
Moda’da yürürken önümden kaslı deprem uzmanımız 
geçti, “Bir insanın güçlü olduğunu bir bakışta anlıyoruz, 
çünkü kasları var,” diye düşündüm. Sonra “aslında bir 
insanın zeki olduğunu da bir bakışta anlayabilsek ne ko-
mik olurdu,” diye düşündüm, ardından “mesela insanın 
zihinsel gelişkinliğini saptayan bir fotoğraf makinesi 
olsa, böyle başının üstünde rengarenk ışıklar gösterse,” 
diye düşündüm. Oradan da Sincaplı Gece'nin fikri doğ-
du. Roman buradan başlıyor, ama hemen bir çapanoğlu 
çıkıyor: Çekilen fotoğrafların bazılarında, çekim anında 
orada olmayan, soluk renkli insanlar görünüyor. Bunlar 
kim, neredeler, neden fotoğraflarda görünüyorlar derken 
roman dönmeye başlıyor.

Sanat ve edebiyat ilişkisi benim için her zaman ge-
liştirilmesi, üzerinde durulması gereken bir ilişki türü 
oldu. Bu bağlamda fotoğraf özel bir yere sahip. Bu yüz-
den Orhan Cem Çetin ile ortak bir iş yapacağız. Can 
Yayınları’nın ciddi bir klasikler dizisi var, bu klasiklerin 
kapak düzenini de çok klasik bir şekilde yapıyoruz. Dü-
zeni biraz hareketlendirmek istedik; yirmi klasik başlık 
seçerek bunları Türkiye’den yirmi çağdaş fotoğraf sanat-
çısıyla eşleştirdik. Şimdi her biri, bir klasik roman için 
özgün bir fotoğraf çekecek. Kitapların yeni baskısında 
bu fotoğrafları kullanacağız, daha sonra bu yeni seride 
kullanılan fotoğrafların sergisini de açacağız. Cem de 
o yirmi fotoğrafçının arasında yer alıyor. Projeyi yirmi 
kitapla ve fotoğrafçıyla sınırlamıyoruz elbette, devam 
ettireceğiz. Ben edebiyat ve fotoğraf ilişkisini oldukça 
fazla önemsiyorum.

Çınar Eslek: Edebiyat tarafından bakılınca, edebiyat 

ile resmin daha çok yakınlaştırıldığını görürüz. Fikret 
Mualla 1930’lu yılların ortalarında Paris’ten İstanbul’a 
döndüğünde, yazar, sanatçı ve düşünürlerin buluşma 
noktası olan Yeni Adam dergisi, şiir kitapları ve gaze-
telerdeki hikâyeleri resmeder. Bugüne baktığımızda bu 
yönelim pek değişmemiştir.

Cem Akaş: Tam da bu yüzden! Ben bazı fotoğrafçı-
ların yaklaşımında öykücü-anlatıcı bir göz görüyorum. 
Bazı fotoğraflar hakikaten bir hikaye anlatan, bakan 
kişiye de o hikayeyi anlattıran fotoğraflar. Bazı fotoğ-
raflarla edebiyat arsında nerdeyse doğal bir eşleşme var, 
ayrı tutulmaları yersiz. 

Orhan Cem Çetin: Fotoğrafın selfie gibi çok bayağı 
bulunan kullanım alanları da var. Bunlar hepsi aynı po-
tadaymış gibi bir algı oluştu. Bunun sebebi fotoğrafın 
dünyada yeni bir olgu olması olabilir. Zira yazıda da aynı 
şeyin olması gerekirdi. Alışveriş listesi de yazıyorsun, 
şiir de yazıyorsun. O zaman sadece ikisi de ince uzun 
diye ikisi de aynı şey mi? 

Cem Akaş: Sanırım bu biraz da mecranın ne kadar 
demokratik olduğuyla da ilgili. Örneğin fotoğraf çok de-
mokratik bir mecra.

Orhan Cem Çetin: Herkes fotoğraf çekiyor, herkes 
yazı da yazabiliyor.

Cem Akaş: Bloglar ve sosyal medya olanakları artık-
tan sonra herkes yazı yazabiliyor. Daha doğrusu eskiden 
yazılanların okunabilmesi için bir aracıya ihtiyaç vardı. 
O aracı yayıncıydı ve yayıncının kontrolü söz konusuy-
du; burada bir darboğaz vardı. Yayıncı seçiyor ve kapıyı 
tutuyordu hep. Şimdi bu engel kalkınca isteyen herkes 
yazar ve fotoğrafçı olabiliyor.

Orhan Cem Çetin: Olsun zaten, ne kadar güzel bir 
şey.

Cem Akaş:Kesinlikle. Geçenlerde şöyle bir cümle 
okudum: “Herkes eninde sonunda bir iki tane kalbur 
üstü fotoğraf çekebilecek durumda.” Dolayısıyla sanatçı 
kimliğini ve sanat eserini yeniden tanımlamak gereki-
yor.

Orhan Cem Çetin: Bu çok hayırlı bir şey. Başından 
beri ben şunu savunuyorum: Telefonlarla fotoğraf çekil-
meye başlanınca bir feryat etti herkes. Bu ne böyle, fo-
toğrafçılık ayağa düştü diye. Oysa bu süper bir şey çün-
kü herkesin fotoğraf çekmesi, biz profesyonelleri sadece 
yukarı iter. Kimse bir sergiye gittiğinde ya da albüm 
sayfalarına baktığında kendi evde yapabileceği bir şeyi 
görmek istemez. Bizim deyim yerindeyse kuş kondurma-
mız gerekiyor. Zanaatın da kıymeti azalmış durumda. 
O zaman daha entelektüel, daha derin, daha katmanlı 

ORHAN CEM ÇETIN, ŞÜKRAN, 1993 CEM AKAŞ, SINCAPLI GECE, KITAP KAPAĞI, 2016

AK-SAYANLAR

ORHAN CEM ÇETIN, NASIL BIR DUYGU FIKRIN VAR MI? 2012 CEM AKAŞ, Y, KITAP KAPAĞI, 2018

ve daha metaforik düşünmemiz lazım -ki fotoğrafta eksik 
olan da buydu zaten. Bir de demokrat geçiniyoruz. Her-
kesin fotoğraf çekmesi, herkesin şiir yazması ütopya değil 
miydi? Bu şahane bir şey, niye karşı çıkalım ki böyle bir 
şeye?

Cem Akaş: Oradaki endişe sanırım herkesin fotoğraf 
diye yaptığı şeyin sonunda fotoğraf sanatı olamayacağı 
kaygısı olabilir.

Orhan Cem Çetin: Olmayıversin. Sanat da o kadar 
yüce bir şey değil ki zaten.

Cem Akaş: Senin de değindiğin gibi, sonuçta, fotoğra-
fa anlamını veren fotoğrafa bakan kişi. Asıl onu okumak 
lazım. Görülen şeyle verilecek anlam birbiriyle bağlantı-
lı. Örneğin edebiyatta açık yapıt okumaları denen şey de 
okuyucunun yapıta kattığıdır; Biz ne kadar çok şey geti-
rebiliyorsak bu bizim zenginliğimiz oluyor.

Orhan Cem Çetin: Evet, herkes fotoğrafı, duvara astığı 
zaman sürecin tamamlandığını düşünüyorlar. Aslında bu 
sondan bir önceki aşama. Eser, en önce izleyicinin zihnin-
de oluşuyor.

Cem Akaş:Sen, fotoğrafçı olarak, çektiğin fotoğrafı bir 
anlam ile ilişkilendiriyorsun. Senin koyduğun anlamla iz-
leyicinin oluşturduğu anlam her zaman örtüşmeyebilir. 
Bu senin için bir sorun teşkil ediyor mu?

Orhan Cem Çetin: Nadiren. Zaten yüzde yüz örtüş-
mesi mümkün değil. O yüzden çok büyük bir problem 
olarak görmüyorum. Ama başı boş bırakmak da istemem. 
O yüzden ben bir bağlam, bir çerçeve oluşturmaya çalışı-
yorum. Bunu genellikle ya fotoğrafı isimlendirerek ya da 
bir sunuş metniyle yapıyorum. Aynı serideki fotoğrafların 
hepsi bir araya gelince bir cümle oluşturuyorlar. Ama bu-
nun dışında izleyicinin gördüklerinden ne çıkaracağı be-
nim kontrolümün dışında. Bazen bazı fotoğrafların içine 
cümle parçacıkları yazıyorum. O dili bilmeyen birisi bir 
şey anlamayabilir tabii. Ancak bu da dert değil, bugün an-
lamaz belki on sene sonra anlar. İzleyiciyle beraber sanat 
ürettiğimi kabul ettiğim için bu hiç sorun değil.

Çınar Eslek: Üretimlerini izleyici düşünerek mi ger-
çekleştiriyorsun?

Orhan Cem Çetin: Bana göre, birbirinden daha az 
önemli olmayan üç unsur var: Eser, sanatçı ve izleyici. 
Aralarında bir hiyerarşi yok. Sanatçıyı izleyicinden daha 
üstün olarak kabul etmiyorum. Aynı düşüncem tam ter-
si için de geçerli. Genellikle izleyici bu denklemin dışına 
bırakılıyor, onsuz da olur gibi düşünülüyor. Hatta tiyatro 
için de söylenir. Tiyatroyu neye indirgeyebilirsiniz? Metin 
olmayabilir, sahne olmayabilir, dekor olmayabilir; her şey-
den vazgeçebilirsin ta ki bir tane seyirci ve bir tane oyuncu 

kalana kadar. Minimum tiyatro böyle oluyor. Çağdaş ti-
yatro ile ilgili bir konuşma yapılırken bir soru sormuştum. 
Oyunculuk üzerine muazzam bir literatür var. Olmazsa 
olmaz, asgari iki şeyden bahsediyoruz. Ötekisi hakkında 
ne biliyorsunuz? Seyirci ne için geliyor oraya? Beklenti-
si nedir? Kafasından ne geçiyor? Pek bir şey bilmiyorlar. 
Böyle bir yerden yaklaşıyorum. İzleyici benim işlerime 
baktığı zaman ne görüyor? Ne düşünüyor? Ne hissediyor? 
Benimle ne konuşmak, neyi paylaşmak ister?

Cem Akaş: Karşı karşıya gelebiliyor musun izleyiciyle?
Orhan Cem Çetin: Her fırsatta. Sanatçı konuşmaları, 

yazışmalar ve söyleşiler yoluyla gelen fırsatları kaçırma-
maya gayret ediyorum. Böylece insanlarla iletişimi hep ko-
ruyorum. Ben kendim gibi insanlar için sanat yaptığımı 
düşünüyorum. Onlarla bir şey paylaşıyorum. Böyle olun-
ca, benim de onların gündemlerini ve bakma alışkanlarını 
bilmem gerekiyor.

Çınar Eslek: Cem, sizin metinlerinizi ve yayımlanmış 
kitaplarınızı okuduğumda seçtiğiniz kitap isimlerinden 
de anlaşılacağı üzere bir çok göndermenin yanı sıra sürekli 
metinler arası dolaşım söz konusu olduğunu görüyorum. 
Ayrıca makalelerinizde değindiğiniz sorunsallar oldukça 
güncel hem de diğer disiplinlerden beslenmekte. Dolayı-
sıyla okuyucunun biraz bu dile hakim olması lazım. Bu 
noktada okuyucuyu çok düşünerek hareket etmek Orhan 
Cem Çetin’in anlayışının tam tersi gibi duruyor.

Cem Akaş: Çok da tersi değil aslında. Fotoğraflar 
“okuma süresi” olarak baktığımızda kısalar ama on fo-
toğraflık bir seri yaptığınızda bütünlük oluşturuyorlar. 
İlk fotoğrafa bakıldığında anlamaşılamayacak anlamlar, 
serinin bütününe bakıldığında biraz daha fazla kavrana-
biliyor. Onuncu fotoğraf aslında ilk dokuz fotoğraftan da 
faydalanıyor. Romanda da biraz böyle. Romana daha faz-
la zaman yatırımı yapmak gerekiyor. On roman okumak, 
on fotoğrafa bakmakla aynı şey değil. Ama fotoğrafta da 
anlam katmanları açısından belirli bir derinlik elde et-
mek mümkün. Fotoğrafta da kullanılan malzemenin bile 
tarihsel bir göndermesi olabilir. Polaroid üzerine bir şey 
yapılıyorsa başka bir şey çağrıştırabilir.

Orhan Cem Çetin: Benim öğrencilerime telkin ettiğim 
bir şey var: Eğer fotoğraf bir resim ise, bizim paletimizde 
boyalar yok, onun yerine Polaroid, siyah-beyaz, bilgisayar 
teknolojileri ve farklı teknikler var. O halde fotoğrafçı ça-
lakalem, rastgele birini alıp kullanmıyor. Bir iş, Polaroid 
veya projeksiyon ya da başka bir yöntemle üretiliyorsa bu-
nun bir nedeni olmalı. Bir süredir dikkat ettiğim katman-
lar var. Başlarda pek ayırt edemiyordum. Çok farklı izle-
yici profilleri var: Biri geliyor sadece renkleri beğeniyor, 

başka biri ismini beğeniyor. Belki de bu katmanları oraya 
yerleştirmek lazım ki kimse eli boş dönmesin.

Cem Akaş:Fotoğrafın içine ne koyulduğuna da bağlı. 
İşte bu yüzden senin koyduğun anlam ile izleyicinin koy-
duğu anlam örtüşüyor mu diye soruyorum. Sen, Vivian 
Maier fotoğrafını çağrıştıracak bir fotoğraf çekmiş ola-
bilirsin. İzleyici Vivian Maier’den habersizse boşa giden 
bir gönderme olacak.

Orhan Cem Çetin: Fotoğraf gösterir ama anlatmaz. 
Metin ise anlatır ama göstermez. Birinde olan ötekin de 
yok.

Cem Akaş: Edebiyat da betimleme yapıyor tabii. Gös-
teremediğimiz şeyi okuyucunun zihninde canlandırabil-
mek için kırk dereden su getirir. Hareket betimlemesi, 
çevre betimlemesi, dönem betimlemesi, zaman betimle-
mesi yapıyorsun. Fotoğrafta gösterdiği ama anlatamadığı 
şeyi anlatabilmesi için bir sürü şey katıyor. Mesela Diane 
Arbus fotoğrafında “ucube” diye anılan insanların hika-
yesi üşüşüyor kafana. Aslında bir şey doldurmak istiyor-
sun. O canlandırma mekanizması edebiyatta ve fotoğrafta 
farklı amaçlara hizmet ediyor ama benzer biçimde işliyor. 

Çınar Eslek: Cem, kitaplarınızda uzun betimlemeler-
den kaçınıyorsunuz. Gücünü, dilin olanaklarının sınırlan-
dırmasından alması , okuyucunun da  uyanık olmasına yol 
açıyor. Ayrıca, dilin kendisi üzerine bir inşa da söz konusu.

Cem Akaş: İlk romanım 7 'yi yazarken tam da böyle bir 
şey yapmak istedim. Sanki birisi, bir tür belgeseli seyre-
diyormuş da onu bize anlatıyormuş gibi. O yüzden orada 
mümkün olduğu kadar, insanların zihinlerinin içine gir-
meyip, ne hissettiklerini, ne düşündüklerini anlatmayıp, 
bunu sadece fiziksel olarak gözlemleyebileceğimiz şeyleri, 
dışavurumları aktarayım istedim. Yani bacak bacak üstü-
ne atıyorsa, elindeki bir şeyi yere düşürüyorsa, kaşı gözü 
oynuyorsa eğer onları tam anlamıyla anlatmak. Okuyucu 
oradan karakterin ne hissettiğini, ne düşündüğünü çıka-
rabilir.

Orhan Cem Çetin: Bu aslında senaryo tekniğidir.
Cem Akaş: Zaten 7 'yi bana ilk önce senaryo olarak si-

pariş etmişlerdi. Sonra adamlar ortadan kaybolunca, bu 
kadar çalıştım bari romanını yazayım dedim. Sonraları 
bana çok yakın gelen bir yaklaşım oldu. Öyle olmayan bir-
çok şey de yazdım ama hep rahat hissettiğim bir ifade bi-
çimi oldu. Son iki kitapta onu daha çok yaptım. “Sincaplı 
Gece”de çok kullandım bu yaklaşımı.

Orhan Cem Çetin: 97’de yaptığım Böyle Fotoğraflar 
Yok adlı bir serim var. Bu seri sadece betimleme üzerine 
kurulu. Her biri bir fotoğrafı tasvir eden metinlerden olu-
şuyor. O yıllarda annemim gözlerinde çok ağır bir retina 



78 79

hasarı oluştu ve görememeye başladı. Hala da öyle. Kes-
kin görüş yok, çevresel görüş var. O da flu olduğu için di-
yelim ki orada birinin oturduğunu görüyor ama  kim ol-
duğunu anlayamıyorsunuz. Bu seri aslında annem içindi.

Cem Akaş: Fotoğrafı, birçok şekilde tasnif etmek 
mümkün ama yaygın kullanılan bir tanesi şu: Bir uçta 
tamamen kurgulanmış fotoğraf ile öteki uçta saptanmış 
ya da bulunmuş fotoğraf. Bir uçta Jeff Wall film seti ku-
rar gibi seti kuruyor, yüz binlerce dolar harcanıyor bu 
setler için, casting yapıyor, trafiği kesiyor, belediyeden 
izinler alıyor. Öbür uçta da Instagram fotoğrafçılığı di-
yebileceğimiz, o anda orada bulunmuş olmaktan kay-
naklanan, doğru anı saptamış olmaktan kaynaklanan 
bir fotoğrafçılık bulunuyor.

Orhan Cem Çetin: Bu fotoğrafın kendi içindeki en 
klasik atışmasıdır. Doğrudan fotoğraf (kurmaca fotoğ-
raf veya an fotoğrafı) sahnelenmiş fotoğraf. Fotoğrafın 
asıl misyonu nedir? Teflon malzemesini bulduk ve bunu 
en iyi nerede kullanalım da diğer kullanımlarını yasak-
layalım gibi. Fotoğraf en iyi hangi işe yarar, bu yıllarca 
tartışıldı. Ya biri ya öteki. AFSAD sempozyum yapmıştı 
belgesel fotoğrafla ilgili. Panelisttim ben de. İlk turda 
şunu söyledim: "Bütün fotoğraflar kurmacadır. Fotoğ-
rafın kendisi bir manipülasyondur. Akan zamanı don-
duruyorsun. Renkli bir dünyayı siyah beyaz yapıyorsun. 
Ölçeğini değiştiriyorsun. Şuradan yada buradan çeki-
yorsun. Objektif değiştiriyorsun. Bizim an fotoğrafı 
dediğimiz fotoğraflardaki kurgu gerçeklik kurgusudur. 
Ayrıca, fotoğraf gerçekliği temsil etmez, ima eder. İkinci 
turda, bütün fotoğraflar belgeseldir," dedim. Çünkü bir 
şey olmadan fotoğrafını çekemiyorsun. O sahne olmalı 
ki fotoğrafını çekebilelim. Böyle bir sahne gerçekleşti 
ve böyle göründü. Neyin belgesi peki bu? Bu görünüş 
kurmaca, sahnelenmiş de olsa, sanatçının zihninden 
geçenlerin belgesi. Böyle de bakılabilir. Son noktada da 
ben şunu söylüyorum: bu ikisinin birbirine çok ihtiyacı 
var. An fotoğrafının kendi kıymetini koruyabilmesi için 
bir referans olması lazım. O da kurmaca fotoğraf. Ona 
nazaran sen doğrudan fotoğrafa bir kıymet veriyorsun. 
Diğeri de illüzyonunu doğrudan fotoğraf sayesinde oluş-
turuyor. Jeff Wall bana kalırsa arada duran bir örnek. 
Kurmaca tarafında değil tam olarak. Çünkü örneğin yol-
da yürürken yan gözle bakan çift, tümüyle sahnelenmiş 
bir fotoğraftır ama o sahneye daha önce tanıklık etmiş, 
görmüştür. Bir rekonstrüksiyon yapıyor.

Cem Akaş: Henri Cartier-Bresson an fotoğrafı gözü-
kür ama bir sürü şeyi sahnelemiştir. Çocuklar siz şurada 
oynayın, sevgililer siz şurada öpüşün gibi.

Orhan Cem Çetin: O yüzden fotoğrafta şu günlerde 
öznellikten kaçınılamayacağı kabul edildi ve öyküler 

fotoğrafçı üzerinden, fotoğrafçının tanıklığı üzerinden, 
öznel durumu üzerinden yapılıyor. Magnum fotoğrafçı-
lığı bile öyle. Alec Soth’un Niagara işi son derece kişisel 
bir anlatıdır. Kendi tecrübesi üzerinden balayı endüst-
risini, oradaki ucuz otelleri, aşk gecelerini ve kendi yal-
nızlığını anlatır.

Cem Akaş:Sen ne kadar takip edebiliyorsun yeniyi? 
Ben Instagrama girdiğimde fotoğrafçıları takip ediyo-
rum, onların takip ettikleri fotoğrafçıları takip ediyo-
rum. O bitmiyor hiç bir zaman. Öyle yapınca bazı mo-
daları fark ediyorsun. Işık ile ilgili, nesne ile ilgili, renk 
kullanımıyla ilgili.

Orhan Cem Çetin: Bir ayağım okulda olduğu için ta-
kip edebiliyorum. 2014’te emekli oldum. Bilgi Üniversi-
tesinde bölüm başkanıydım. Öğrencilerden çok şey öğre-
niyorum. Bazı hileler de yapıyorum. Konsept geliştirme 
dersinde ilk haftalarda öğrencilere sunum yaptırıyorum; 
takip ettiğiniz, beğendiğiniz bir görsel sanatçıyı beş da-
kika içinde anlatın diye. Tipik işlerini göster, kimden 
etkilenmiş onu göster ve böylelikle yepyeni sanatçılar 
keşfediyorum.

Cem Akaş: Bizim edebiyat dünyasında “network” es-
kiden daha çok fazlaydı. genellikle dergiler ve yayınevle-
ri etrafında toplanırdı yazarlar. Son on-yirmi yıldır pek 
öyle bir şey yok. İki üç arkadaş bir araya geliyor, sonra 
birisi ayrılıyor filan.

Çınar Eslek:Peki Cem, sizin fotoğrafa ilginiz nasıl 
başladı?

Cem Akaş:Görsel sanatlara her zaman ilgim vardı. 
Sinema, fotoğraf, resim ve çağdaş sanatın farklı biçim-
lerini takip etmeye çalıştım hep. Ama kendimde hiç bir 
zaman o yeteneği görmedim. Benim eşim fotoğrafçı, 
onun fotoğraflarını konuşarak, onun takip ettiği fotoğ-
rafçıları takip ederek fotoğrafla daha içli dışlı oldum son 
dönemde. Teknolojik kısmına geri dönecek olursak ben-
ce edebiyatla fotoğrafın en çok ayrıldığı yerlerden birisi 
belki orası. Yazmak çok basit bir teknoloji gerektirirken 
fotoğrafta kullanılabilecek çok farklı aracılar var: Ka-
mera, objektif, film, banyo, filtre, Lightbox, Photoshop...

Orhan Cem Çetin: Aynı kamera ile yapabileceğin 
çok farklı şeyler var.

Çınar Eslek: Kitaplarınızın ve fotoğraflarınızın adını 
nasıl belirliyorsunuz?

Cem Akaş: Bazen kolay oluyor, yazmaya başladığım-
da biliyorum kitapların adını. Mesala Y 'nin adını en ba-
şından beri biliyordum. Bazen o kadar kolay olmuyor, 
içeriden bir şey kullandığım oluyor. Bazen bir imgeye 
başvuruyorum, Noktanın Kesişimleri gibi, Tekerleksiz 
Bisiklet gibi; metnin yapmaya çalıştığı şeyi görselleşti-
rebilecek imgeler.

Orhan Cem Çetin: Sizin metinlerinizde zekâyı çok 
etkileyici buluyorum. Adeta parlıyor.

Cem Akaş: Öyle demeyelim! Noktaların Kesişimle-
ri Antolojisi ilk çıktığında ben Boğaziçi Üniversitesi’n-
de öğrenciydim. Tomris Uyar’dan Comparative Short 
Story diye bir ders alıyordum. Yazmıyorduk ama Türk 
ve Dünya edebiyatından geniş bir yelpazede öyküler 
okuyup üzerinde tartışıyorduk. Dönem bitti ve benim 
kitabım çıktı, Tomris Hanıma hediye ettim. Sonra bana 
bir mektup yazdı, “Anladık çok zekisin de, bunun her-
kesin bilmesi gerekiyor mu?” diye. Bu algı biraz senin 
gibi yaptığın şeyin teknik imkanlarını düşünmekten 
kaynaklanıyor; o biraz oyuna yol açıyor, oyun da biraz 
zekâymış gibi gözüküyor.

Orhan Cem Çetin: Oyun zaten zekâdır. Yaptığınız 
dilbazlık. Şunu da söylemeliyim. Fotoğrafçılar çok iyi 
bir şekilde fotoğrafın teknik niteliklerini fetiş haline 
dönüştürebiliyorlar. Bu da başka bir tartışma konusu. 
Bir fotoğraf ne kadar iyi olmalıdır? Gelinen bir nokta 
var ki bazı belgesel işlerde teknik fetiş haline gelip öne 
geçiyor. Bir trajediden bahsediliyor, herkes ne şahane 
fotoğraflar diyor. Oysa büyük bir insanlık dramı, bir 
sefalet var görüntülerde ama izleyici “Vay be, Rönesans 
tablosu gibi,” diye hayranlıkla izliyor. İnsanlar gördük-
lerine üzüleceklerine, yerlere göklere sığdıramıyorlar. 
O yüzden ben kendime bir kural koydum: Bir fotoğraf 
yalnızca gerektiği kadar iyi olmalıdır. Ne fazla ne de 
eksik. Benim 93’te yaptığım dijital işlerin çözünürlüğü 
son derece kötüdür. Çünkü imkanlar o kadardı. Ben de 
bunu nasıl kullanabilirim? Bu yolla neler anlatabilirim 
diye düşündüm. Bir şeyden kurtulamıyorsan onu abart 
diyorum. Diyelim ki boru geçiyor odanın orasından; onu 
kamufle etmeye çalışmaktansa fosforlu bir renge boya 
ve bir yapı haline getir. O kötü çözünürlüğü beyhude 
tamir etmeye çalışma, onun imkanlarını araştır. Sonuç-
ta reklam fotoğrafçılığı yapıyordum, dört başı mamur, 
mükemmel tekniğe sahip fotoğraflar üretmeyi de bili-
yorum. Ama ben bunu her dakika kullanmak zorunda 
değilim. Elimdeki iş ne kadar iyi teknik istiyor? Edebi-
yatta da daha naif, daha minimal, daha görkemli, daha 
gösterişli tercihler olabilir.

Cem Akaş: Edebiyat yapmak, edebiyat paralamak de-
nen şey gibi. Çok düz anlatabileceğin, öyle anlattığın-
da da aslında çok çarpıcı olabilecek bir şeyi süslemeye 
çalışmaktan kaynaklanan, edebiyat yapmayı başka bir 
şey zannetmekten, alengirli laf etmekten kaynaklanan 
bir şey. Benim yayıncı olarak okuduğum dosyalarda çok 
oluyor, eğer malzemenin kendisi iyiyse bunları editörlük 
çalışması sırasında yazarıyla birlikte tıraşlıyoruz.

AK-SAYANLAR

Huo soruyor
Huo Soruyor’un yeni dosyası ilham ve referansını :mentalKLINIK’in 2013 
yılında gerçekleştirdiği performatif bir çiçek enstelasyonu olan FRESHCUT’tan 
alıyor. Sanatçılar Berkay Tuncay, Neslihan Başer, Irmak Canevi, SENA ve Merve 
Denizci davetimiz üzerine Be Flowers’ı atölye olarak kullandılar ve kendi çiçek 
düzenlemelerini bir araya getirdiler. 

huohuorf@gmail.com

Fotoğraflar: Elif Kahveci

Uzun yıllar kurumsal hayatta yer aldıktan sonra, daima hayalim olan çiçek enstelasyonu işine geçmek benim için reenkar-
ne olmak gibi bir şey oldu. Tamamen erkek egemen sektörlerde kadın bir yönetici olarak ünlü ve zorlu markaları yönet-
tim. Ama bugün kendi markamı, logomu yaratmak ve bambaşka bir dünyaya geçip, marka sloganımda da belirttiğim gibi 
"çiçeklerin 'ruh'unda kaybolmak" paha biçilemez. Ben bu markayı yaratırken sadece “Be...” dedim ve boşlukları doldurma 
kısmını yolumuzun kesiştiği kişilere bıraktım. Logodaki kalp ise benim bu işe koyduğum gönlümün küçük bir sembolü.

Ayşe Tuncel, Be... Flowers kurucusu

FRESHCUT, 2013, MAK NITE LAB @MAK COLUMNED MAIN HALL
MAK, AUSTRIAN MUSEUM OF APPLIED ARTS/CONTEMPORARY ART
KÜRATÖR: MARLIES WIRTH FLORIST: JÉRÉMY MARTIN (PARIS)
SES: ORKUN ŞENTÜRK & :MENTALKLINIK
SALI, 26.03.2013, 20:00 FOTOĞRAF: © MAK/KATRIN WISSKIRCHE

ORHAN CEM ÇETIN, KANAMA DURMAZSA ARA
HERKES IÇIN DUVAR KAĞITLARI SERISINDEN, 2012



80 81

Irmak Canevi
"Arılar Da Kafein Sever adını verdiğim yeni bir çalışmada sabahları içtiğim 
kahvelerin kağıt bardaklarını kesmiş, betona batırmış ve balmumu ile kap-
lamıştım. Ev ve atölye atıklarından inşa ettiğim renkli yapıları dönüşüme 
uğramış bu yeni kaplara yerleştirdiğimde ortaya çıkan görüntü bir çiçek 
bahçesini andırmıştı. Bir başka proje ile ilgili olarak Japon çiçek düzenleme 
sanatı ikebana hakkında kafa yorduğum bir anda geldi çiçek ile üretim da-
veti. Zaman zaman motif, sembol, form veya dekoratif öğe olarak kullanmış 
olsam da çiçeğin gerçek olanına daha önce işlerimde hiç yer vermemiştim. 
Atılmış bir demet gülün yalnızca saplarını kullanarak taşıyıcı bir yapı inşa 
ettim çiçekçide önce. Gül saplarını toplu iğne ile tutuşturarak oluşturduğum 
bu iskelet bana daha önce kullandığım -duvara çivi çakmak suretiyle kurgula-
dığım- grid askıları çağrıştırdı. Daha sonra diğer sanatçı arkadaşların ürettiği 
işlerden artan çiçek ve yaprakları bu iskeletin içine yerleştirdim. Dalların üze-
rine oturan veya arasına sıkıştırılmış çiçek detaylarından oluşan bol çeşitli bir 
seçkiye yer vermeye çalıştım. İlk bakışta tanıdık bir natürmort çalışması gibi 
görünmekle birlikte meselesi ölmek üzere olan doğadan arta kalanı yeniden 
değerlendirmek olan bir atık çiçek düzenlemesi çıkmıştı ortaya."



82 83

Neslihan Başer
"Kurduğumuz en eski ilişkilerden bir tanesi bitkilerle olandır. Fiziksel ve 
psikolojik olarak üzerimizdeki olumlu etkileri, bu ilişkinin devamlı olmasına 
sebep olmuştur. Ben de bu etkileri merkeze alarak seçimimi, bedenimizi ve 
ruhumuzu kısaca bizi iyileştiren özelliklere sahip olan okaliptus, pulsatilla ve 
astrantia çiçeklerinden yana yaptım. Çok az müdahale ederek var olanı doğal 
haliyle sunmak istedim. Yaratım süreci boyunca çoğunlukla dokunarak ve 
hissederek yakın bir ilişki kurmaya çalıştım. FRESHCUT’ın yarattığı kurgu-
sal bir dünyanın karşısında doğal olanın arayışı içine girdim."



84 85

Merve Denizci
"Son olarak hazırladığım projenin önemli bir bölümü çiçek yapraklarının 
biçimlerinden oluşmakta. Bu organik biçimlerle oynayarak onları kendi 
doğalarından koparıp, yabancı bir başka biçime dönüştürmeyi amaçlıyorum. 
Çiçekler yapıları gereği doğadaki diğer birçok biçim gibi simetrik değiller-
dir. :mentalKLINIK’in FRESHCUT isimli performans çalışmasından yola 
çıkarak, arajmanımı olabildiğince simetrik biçimde kurgulamaya çalıştım. 
Böylece çiçekleri rastlantısallıktan, kendi doğal görünümlerinden uzaklaştı-
rıp, doğalarına yabancı bir biçim elde etmeyi amaçladım."



86 87

Berkay Tuncay
Years ago
I was an angry young man
I'd pretend
That I was a billboard
Standing tall
By the side of the road
I fell in love
With a beautiful highway
This used to be real estate
Now it's only fields and trees
Where, where is the town
Now, it's nothing but flowers
The highways and cars
Were sacrificed for agriculture
I thought that we'd start over
But I guess I was wrong

Once there were parking lots
Now it's a peaceful oasis
(you got it, you got it)

This was a Pizza Hut
Now it's all covered with daisies
(you got it, you got it)

I miss the honky tonks,
Dairy Queens, and 7-Elevens
(you got it, you got it)

And as things fell apart
Nobody paid much attention
(you got it, you got it)
...

Talking Heads - (Nothing But) Flowers. 
(1988) Warner Bros.



88 89

"HER DEM. Çiçek buketlerinin size verildikten sonra suya ne eklerseniz 
ekleyin bir noktada solarak çöpe atılmalarını her zaman üzücü bulmuşum-
dur. Yaklaşık on yıl önce merak saldığım bitki ve sebze yetiştiriciliği, beni 
özellikle sebzelerin tohuma kaçma dönemlerinde açtıkları çiçeklerin tadına 
bakmaya kurutup çaylarını içmeye ve tohumlarını yemeye başlattı.
İsmini HER DEM taktığım buketim turp tohumları, enginar, erengül, hüsnü 
yusuf ve ay çiçeğinden bir araya gelmektedir. Buketin tamamı çiğ olarak 
tüketilebildiği gibi kurutularak demleme yöntemiyle çay olarak da bedene 
eklenebilir."

SENA



Bölüm 3

Bir 
distopya 
olarak 

İstanbul

Ekonomi ve kültür politikalarının iç içe geçtiği son 15 
yılda “şehrin yeni merkezi” olarak sunulan şehir dışındaki 
siteler, rezidanslar, fanusta yaşam örnekleri hızla çoğalırken 
şehir merkezinin artık neresi olduğunun da pek bir önemi 
kalmadı. Şehrin kendisini bulabilmenin mümkün olmadığı 
2018 Türkiye’sinde bir zamanlar İstanbul’un kalbi olarak 
görülen Taksim de distopyanın kendisine dönüşmüş du-
rumda.

3. Havalimanı Proje Alanı, Kabataş İskelesi, Maltepe 
Nish Adalar, Yassıada ile başladığımız; Maslak, Gültepe, 
Feriköy ve Fikirtepe’yle devam ettiğimiz “Bir distopya ola-
rak İstanbul” dosyasının üçüncü bölümünde Beyoğlu böl-
gesini ele alıyoruz ve Taksim Meydanı, İstiklal Caddesi ve 
Tarlabaşı’ndan geriye kalanlara bakıyoruz.

Şehrin yeni merkezi...

Sinemalarda filmden önce süren 20 dakikalık 
işkencede, devasa billboardlarda, televizyonda, 
sokakta, otobüste, her köşe başında karşımıza 

çıkan emlak, inşaat, rezidans reklamlarında hep 
aynı cümleyi görüyoruz, duyuyoruz: “Şehrin yeni 

merkezi...” Şehrin dışındaki çirkin yapılarla dolu gri 
renkteki yeni yerleşim alanlarının şehir merkezi olarak 

sunulduğu ve arsızca pazarlandığı Yeni Türkiye’de 
gerçeklik hızla yok edilirken bir zamanlar şehrin 
kültür merkezi olan tarihi Beyoğlu ilçesi de son 

nefesini vermek üzere...

Yazı: Hasan Cömert  Fotoğraflar: Elif Kahveci



İSTİKLÂL CADDESİ
#bellek #dönüşüm #kaos #toplummühendisliği

Eskiden nasıldı? 
Taksim Meydanı için söylediğimiz şeylerin birçoğunu İstiklâl Caddesi 
için tekrar edebiliriz. Taksim Meydanı’ndan Tünel’e kadar uzayan, 
Türkiye’nin en önemli, tarihi ve turistik yerlerinden biri olan İstiklâl 
Caddesi’nde Beyoğlu’nun en eski binaları, Ahmet Hamdi Tanpınar’a, 
Bedri Rahmi Eyüboğlu’na ev sahipliği yapmış Narmanlı Han gibi yapı-
lar, ülkenin en güzel ve özel sinemalarından Emek Sineması’yla birlikte 
Alkazar ve Sinepop gibi sinemalar, her biri yüzyıllık tarih barındıran 
pasajlar ve İstanbul’u İstanbul yapan yüzlerce mekan bulunuyordu. 
Kitapçıları, galerileri, toplumun her kesimine hitap eden eğlence me-
kanlarıyla sadece tarihi değil turistik, kültürel ve mimari açıdan da İstiklal 
Caddesi Türkiye’nin en önemli merkezlerinden biriydi. Ağaçlarla dolu 
caddenin tarihi dokusu da 2000’lerin başına kadar korunuyordu. Beyoğlu 
bölgesinde ve İstiklâl Caddesi’nde AVM bulunmuyordu. 

Neden distopya?
Türkiye’nin en önemli tarihi ve kültür alanlarından birinin içi boşaltılmış 
oldu. İçindeki kültür varlıkları tek tek yok edildi. Şantiyeye dönüşmüş 
caddede yürümek bile işkence! Cadde Arap alfabeli turistik mekânlar, 
kebapçılar, tatlıcılar, nargileci dükkanlardan ibaret hale getirildi. Mimari 
açından uyumsuz kaotik görüntüsü iç acıttığı gibi nefes almayı da zorlaş-
tırıyor. Taksim Meydanı’ndan Galatasaray Meydanı’na, Pera bölgesinden 
Tünel’e her metrekaresi gerçekliğini yitirmiş durumda. Toplum mühen-
disliğiyle ince ince örülen cadde estetik açıdan garabete dönmüş halde. 
Adım başı polis araçlarını da unutmayalım. İstiklâl Caddesi artık baştan 
sona tedirgin ve huzursuz edici bir alan.

Şu anda ne durumda? 
İstiklâl Caddesi bugün hüviyetini kaybetmiş durumda. Sermayenin girişi 
ve önce soylulaştırma hamleleriyle sonrasında da politik sebeplerle ka-
musallığın yok edildiği Beyoğlu’nda en büyük tahribatı yaşayan yerlerden 
biri İstiklâl Caddesi oldu. 2005 yılında ağaçlar söküldü. Tüm itirazlara ve 
protestolara rağmen Demirören AVM yapıldı. Emek Sineması, Narmanlı 
Han gibi yerine bir şeyin koyulması mümkün olmayan yapılar korunmak 
yerine yıkıldı. Yüksek kira bedelleri, “zabıta baskısı” ve “masa, sandalye 
operasyonuyla” mekan sahipleri çıkmaya zorlandı. Kültür alanları ve ta-
rihi doku yok edildi, sembolik ve tarihi önemi olan mekanların neredeyse 
hepsi kapatıldı. Ülkenin konjonktürü, canlı bomba eylemleri, bitmek 
bilmeyen çevre düzenleme çalışmalarıyla önce insanlar uzaklaştı İstiklal 
Caddesinden. Hem estetik açıdan hem de güvenlik zafiyeti bakımından 
İstiklal Caddesi kabus haline geldi. Turist ve ziyaretçi sayısı tarihinde ol-
madığı kadar azaldı. Son 2-3 yıldır süren altyapı ve yol çalışmaları ve delik 
deşik olmuş zeminiyle yürünmesi imkansız bir haldeydi. Çalışmaların 
bitmesi ve nostaljik tramvayın tekrar çalışmasıyla toz, toprak, molozlar 
ortadan kalksa da şantiye görüntüsünden tam olarak kurtulmuş değil. 
Bugün beton yığınına dönüştürülen İstiklâl Caddesi’ni alt üst olmuş bir 
tüketim merkezi olarak tanımlamak mümkün. 

Yakın dünyalar:
Sadece karanlık ve kaotik dünyasıyla değil gerçeklik meselesini kurcala-
dığı için de Blade Runner (1982) ilk akla gelen örnek. John Carpenter’ın 
New York’tan Kaçış’ı (Escape from New York, 1981), Kathryn Bigelow’un 
milenyum kabusu Tuhaf Günler’i (Strange Days, 1995) ve Star Wars evre-
nindeki bazı gezegenler görsel bağlantı kurduğumuz dünyalardan bazıları. 
İstiklâl Caddesi’nde yürürken birbirinden farklı binlerce filmi, romanı, 
imgeyi, anıyı hatırlamak mümkün. O yüzden Guy Debord’un Gösteri 
Toplumu’ndaki zaman ve mekana dair zihin açıcı cümlelerine de bir kez 
daha bakmakta fayda var.





TAKSİM MEYDANI
#distopya #bellek #sermaye #tarih #kültür #yıkım #betonsevdası 

Eskiden nasıldı? 
Cumhuriyet Anıtı, Talimhane, Gezi Parkı, Atatürk Kültür Merkezi... 
Sadece İstanbul’un değil ülkenin en önemli meydanı olan Taksim 
Meydanı’nın yaklaşık 300 yıllık bir geçmişi var. Bu tarihi meydanın yıl-
lar içerisinde geçirdiği değişim bir yana son 15 yılda dönüştüğü “şey” 
bir yana. Bu yüzden çok geriye gitmeye, 60’lar 70’ler nostaljisi yapma-
ya gerek yok. Elbette 15 yıl önce de Taksim sorunsuz bir yer değildi. 
Kalabalığı, yorucu atmosferi, kaotik yapısı, öldürücü trafiğiyle birçok 
sıkıntıyı beraberinde getiriyordu. Ancak, bir meydan olarak toplumsal 
işlevini sürdüren, birbirinden farklı kesimlerin bir araya geldiği, herkese 
eşit kullanım olanağı sağlayan, nümayişlere ve etkinliklere ev sahipliği 
yapan, kent dokusunu taşıyan, mimari ve tarihi özelliklerini sürdürme-
ye devam eden, farklı seslerin duyulmasına olanak sağlayan, nefes alan, 
üzerindeki insanlarla var olan bir yerleşimdi Taksim. Büyük toplulukların 
bir araya geldiği, muhalefetin, öğrencilerin, sivil toplum kuruluşlarının, 
sesini duyurmak isteyen herkesin meydanıydı Taksim. Çevresindeki kül-
tür, eğlence, ticaret alanlarıyla bağlantılı, sadece üzerinden geçilen değil 
üzerinde yaşanılan bir alandı. 

Neden distopya?
Dört bir yanı panzer ve TOMA’larla dolu, her açıdan gözetlenen, her köşe 
başında polis sorgusuna takılabileceğiniz bir şehir meydanı. Toplanmak, 
basın açıklaması yapmak, nümayiş, etkinlikler yasak. Toplumun büyük 
bir kesiminin dışlandığı ve toplum mühendisliğinin somut bir şekilde 
görülebileceği bir alan. Atatürk Kültür Merkezi’nin yerinde yıkıntılar, 
Topçu Kışlası projesi için dümdüz edilmeye çalışılan Gezi Parkı’nın çev-
resinde betondan ibaret bir alan, bir tarafı baklavacılarla sarılmış, yok 
edilen yeşillik yerine saksılar getirilmiş, planlanmadan ve hiçbir estetik 
kaygı güdülmeden yapılan çevre düzenlemesiyle üzerine ağıt yakılacak bir 
şehir merkezi. Şehrin dokusunu taşımayan, toplumsal işlevini kaybetmiş, 
şehirde yaşayanların büyük çoğunluğunun uzaklaştığı, canlılığını yitirmiş, 
ekonomik açıdan Arap turistler sayesinde ayakta kaldığı için tamamen 
turistlerin kültürüne ve yaşam standartlarına göre dönüşüm geçiren tarihi, 
kültürel ve mimari özelliklerini yitirmiş, görsel çekiciliği olmayan ölü bir 
yer artık Taksim Meydanı.

Şu anda ne durumda? 
TOMA, panzer ve diğer polis araçlarıyla ablukaya alınmış, beton yığı-
nına dönüştürülmüş, yeşilden arındırılmış, yitirdiği gerçekliğin yerini 
saksılarla doldurmuş, her metrekaresi mezarlığı andıran bir yer artık 
Taksim Meydanı. Yayalaştırma projesinden beri sürekli bir düzenleme 
yapılmakta. Trafik yerin altına alındı ama yerin üstü beton kütlesine 
dönüştü. Politik hamlelerle toplumun büyük bir kesimi Taksim’den uzak-
laştırıldı. Taksim miting alanı olmaktan çıkarıldı. Ülkedeki ve dünyadaki 
konjonktür, bombalı saldırılar, yabancı turistin uzaklaşması ve kültürel 
dönüşümle Taksim’in kimliği hızlı bir şekilde değişti. Meydanın bu yeni 
hali herkesin kullanabileceği bir alan olarak tasarlanmadı sadece belli bir 
kesime uygun hale getirildi. Artık meydanda toplanmak yasak, anmalar 
yasak, keyfe göre bazı günlerde giriş çıkışlar yasak... Bağlantı yollarındaki 
trafik sorunu devam ediyor. Yağmur yağdığında ise devasa altyapı sorunu 
kendini gösteriyor!
Tarihi ve kültürel tahribat ise hızla devam ediyor. İstanbul’un simge ya-
pılarından Atatürk Kültür Merkezi yıkıldı. Bu yıkıntının tam karşısında 
Taksim Cami’nin inşası devam ediyor. İktidarın güç gösterisinden en 
büyük zararı gören yerlerden biri Taksim Meydanı oldu. Sosyal ihtiyaçlara 
göre değil politik sebeplerle inşa edilen birçok yapı gibi Taksim Camii de 
hem mimari açıdan hem çevreye uygunluk açısından büyük tartışmaları 
beraberinde getirdi. Bu yaz tamamlanması beklenen caminin meydanı 
domine edeceğini öngörmek ise çok zor değil. 

Yakın dünyalar:
1984 başta olmak üzere birçok klasik distopik hikayeyi hatırlatsa da 
Taksim Meydanı’nı bir şeye benzetmek çok da mümkün değil aslında. 
Modern şehir hayatı üzerine hikayeler bile Taksim’in şimdiki hali yanında 
şirin kalıyor! Diğer yandan bellek üzerinden bir anlatı kuran ve son derece 
kişisel bir hikaye anlatmasına rağmen Alain Resnais başyapıtı Hiroşima 
Sevgilim’in (Hiroshima Mon Amour) şehir, geçmiş ve gerçeklik üzerine 
düşündürdükleri aklımızın bir köşesinde duruyor. Jean Baudrillard’ın 
Simülakrlar ve Simülasyon kitabından pasajlar da Taksim için kullanıl-
mayı bekliyor.





TARLABAŞI
#kentseldönüşüm #mutenalaştırma #hayaletkent “Bayılırım şu düzenli dünyaya

Eskiden nasıldı? 
Tarlabaşı Bulvarı'nın her iki tarafında uzanan ve Dolapdere'ye doğru inen 
yamaçlar üzerinde kurulu bir semt. Dolapdere, Talimhane ve Kasımpaşa 
semtleriyle çevrili, Taksim Meydanı’na yakın bölgenin 16. yüzyıla ka-
dar tarlalarla örtülü olmasından ötürü Tarlabaşı adını aldığı biliniyor. 
16. Yüzyılda levantenlerin ve gayrimüslimlerin işyeri ve konutlarında 
çalışanların konut alanı olarak kurulan Tarlabaşı, 19. yüzyılın ortala-
rından itibaren İstanbul'un önemli yerleşim birimlerinden biri haline 
geldi. Cumhuriyet’in kurulması ve Ankara’nın başkent ilan edilmesiyle 
gözden düşen semtteki değişim Varlık Vergisi, 6-7 Eylül olayları ve göç 
dalgasıyla hızlandı. 1960'lardan itibaren Tarlabaşı iç göç ve mülkiyet ya-
pısına bağlı olarak alt gelir gruplarının yerleştiği bir bölge oldu. Kentsel 
Dönüşümün başlangıcı olarak ise 1980 yılında bulvarın açılması için 
Tarlabaşı Caddesindeki tarihi yapıların yıkılması gösteriliyor. Bu tarih-
ten sonra Tarlabaşı, sosyo-kültürel ve ekonomik açıdan bir çöküş yaşadı. 
Bakımsız, terk edilmiş binalar arttı. Şehrin estetiğini bozan görüntüler 
oluşmaya başladı. Birçok mimar, tarihçi ve şehir planlamacısına göre böl-
genin yenilenmesi, düzenlenmesi, yapıların restore edilmesi gerekiyordu. 
Ancak Tarlabaşı için “yenileme” adı altında yıkım kararı çıktı. 2006’da 
yürürlüğe giren Bakanlar Kurulu kararıyla; Beyoğlu Kentsel SİT Alanı 
içerisinde kalan, binlerce insanın yaşadığı 20 bin metrekarelik alan -ko-
ruma altına alınan binalar da dahil- yenileme alanı ilan edildi. Yenileme 
alanı ilanından sonra aynı alan “acele kamulaştırma” kapsamına da alın-
dı. Tüm itirazlara rağmen Tarlabaşı’nda dokuz adada kentsel dönüşüm 
projesine onay verildi. Şu anda ne durumda? 

Proje yüzünden tarihi eserler korunamadı. Osmanlı mimarisinin izleri 
yok edildi. Tarlabaşı’nın sıra evleri yıkıldı. Bir labirent oluşturan sokak ve 
caddeler kimliğini ve bütün rengini kaybetti. Bölgenin taşıdığı tarihi ve 
kültürel miras tuzla buz oldu. Tarlabaşı’nda yaşayanlar zorla evlerinden 
çıkarıldı. Binalar boşaltıldı. İnsanlar dirense de yıkım başladı ve zorla 
çıkarıldılar. Mimarlar Odası’nın açtığı dava 2017 yılında sonuçlandı. 
İstanbul 3. İdare Mahkemesi projeyle ilgili iptal kararı verdi. Kararda 
yenileme projesinin “planlama esaslarına, kamu yararına ve hukuka” 
aykırı olduğu belirtildi. Buna rağmen “Tarlabaşı Küllerinden Doğuyor” 
sloganıyla Tarlabaşı hayalet semte dönüştürülmüş oldu. 

Neden distopya?
Merkezden şehir dışına kaydırılan hayatlar, boşaltılan ve yeniden kurulan 
yapay yaşam alanı! Tarlabaşı’nda yaşayan insanlar dağ başında, şehrin 
dışında toplu konutlara yerleştirildi. Mahalle hayatına alışmış insanlar 
izole bir hayatın içine mahkum edildi. Onlardan geriye kalan semt ise 
yıkık bir şantiye alanına çevrildi. Bulvardan geçerken dev reklam panola-
rından Tarlabaşı’nı görmek bile mümkün değil. Artık Tarlabaşı bir proje 
alanı. Mutenalaştırılarak çehresi değiştirilecek, yüksek fiyatlarla satışa 
çıkarılacak dairelerle bambaşka bir yer haline getirilecek. Şu andaki hali 
de planlanan projenin kendisi de aynı derecede korkutucu.

Yakın dünyalar:
Önce meseleyi daha iyi anlamak için Henri Lefebvre’nin Kentsel Devrim 
kitabına bakmakta fayda var. Sonrasında Kleber Mendonça Filho’nun 
ülkesi Brazilya’da kentsel dönüşümü konu alan ve sözünü sakınmayan 
filmi Aquarius’u (2016) izlemek zihin açıcı olabilir. Ve sonrasında dün-
yanın sonu hikayeleri: Richard Matheson’ın Ben Efsaneyim kitabı ve aynı 
ürpertici atmosferi perdeye getiren The Omega Man (1971) ile The Quiet 
Earth (1985), 28 Gün Sonra (28 Days Later, 2002) ve 28 Hafta Sonra (28 
Weeks Later, 2007) aklımızdan ilk geçen eserler. 





Hikayeler 
başlatmak 

Stephen 
Chambers

İngiliz çağdaş sanatçı ve Londra Kraliyet Sanat 
Akademisi üyesi Stephen Chambers, baskı resim 

ve yağlı boyalarında tarihin çeşitli dönemlerinden 
ödünç aldığı nüvelerle yeni hikayeler başlatıyor. Erken 
Dönem Rönesans resminin etkileriyle dolu; haritalar, 

bilim-kurgu kitapları, dans ve hatta gastronomiyle 
kesişen, yeniliklere ve iş birliklerine açık pratiğiyle 

üretmeye devam eden Chambers geçtiğimiz günlerde 
İstanbul'daydı

Yazı: Özge Yılmaz Fotoğraf: Elif Kahveci



Üretimlerinizi yakından incelediğimizde, göç ve coğ-
rafya temalarının baskın olduğunu görüyoruz. Ör-
neğin The Big Country adlı baskı resim kompozisyo-
nunuzda, William Wyler’ın Big Country adlı western 
filminden esinlenilmişti. Venedik’te gerçekleştirdiği-
niz The Court of Redonda ise Redonda Krallığı ile ilgi-
liydi. Bu yüzden size coğrafi yaşam alanları ve göçün 
pratiğinizdeki yerini sormak istiyorum.

İnsanların yerküre üzerindeki hareketleri ve göç konu-
larına büyük ilgim var. Aslında The Big Country’de baş-
lıkta Wyler’ın filminden esinlenmiştim ve  film 19. yüz-
yıl Batı Amerikasıyla ilgiliydi ama işler doğrudan filmle 
alakalı değildi.  O seri, Louis ve Clark’ın günlüklerinin 
ilhamıyla başladı. Batı Amerika’nın bilinmeyen bölge-
lerinin haritasını çıkarmak için yola çıkarak bir ilk ger-
çekleştiren iki genç East Coast’lu, seyahatleri ve keşifleri 
hakkında günlükler tutmuşlardı. Hareket ve göç söz ko-
nusu olduğunda denkleme haritalar da giriyor tabii. Ve 
hem The Big Country hem de The Court of Redonda aslında 
bir çeşit harita. The Big Country’deki figürler kara parça-
larını simgeliyor. Biri Avrupa, biri Asya, biri Çin biri de 
Avustralasya... Böyle devam ediyor. Yani büyük göçlerin 
başları ve sonları.

Redonda ise gerçek bir ada olduğu için The Court of 
Redonda serisi biraz daha karışık ama hiç bitki örtüsü 
olmadığı için kimsenin yaşamadığı bir ada, hiçbir doğal 
kaynağı yok ve sanırım gidilmesi oldukça zor. Bu işlevsiz 
adanın etrafında uydurulmuş hikayeler inşa edildi; fakat 
bu hikayelerden bazıları da gerçek. 19. yüzyılın sonları-
na doğru, Matthew Dowdy Shiell adlı İngiliz bir denizci, 
adada başka kimseyi bulamayınca kendini kral ilan etti ve 
sonra bu krallığı havalı bir bilim-kurgu yazarı olan oğluna 
yani M. P. Shiel’a aktardı. Ve bu zamanla böyle devam etti. 
Ben bu hikayeyi, kendi maiyetinin hayran olduğu insan-
lardan oluşması şartıyla kral olmayı kabul eden İspanyol 
yazar Javier Marias sayesinde öğrendim. Marias, Francis 
Ford Coppola, Pablo Almodovar, Umberto Eco gibi olduk-
ça ünlü isimleri maiyeti olarak seçmişti. Yani bir yok-ülke 
ama yine de var. Sanatçılar, aktörler ve şairler gibi insanlar 
tarafından yönetilip üretilen farklı bir toplum fikri hoşu-
ma gidiyor.

The Big Country serisi, İstanbul’da bulunan Pera 
Müzesi’nde 2014’de düzenlediğiniz The Big Country 
and Other Stories başlıklı sergide İstanbul izleyicisiy-
le buluşmuştu. Bu baskı serisi, boyutuyla da önemli bir 
noktada duruyor. Yapım sürecini konuşabilir miyiz?

Açıkçası kimsenin bunu ölçtüğünü sanmıyorum ama 
The Big Country’yi hep yapılmış en büyük baskı resim ola-
rak nitelendirdim. 15 bölüm ve 78 birimden oluşuyor. İm-
gelerin bir yerden başka bir yere gidişi tabii ki odak nokta. 
Ve farklı yerleşimlerle farklı kısa hikayeler yaratılabiliyor. 
Birimlerin ayrı ayrı hareket edebilmesi büyük bir esneklik 
çünkü diğer türlü büyük bir ‘beyaz fil’ olurdu bu iş. ‘Beyaz 
fil’, oldukça egzotik, beyaz bir fil gibi nadir görülen bir 
hediyeye denir. Yani eğer bir fili hediye olarak verirseniz 
oldukça nadir bir hediye olurdu, ama sonra birkaç prob-
leminiz olabilir. 

Anlıyorum, nereye koyabilirsiniz ki?
Kesinlikle! The Big Country, sergilendiği her yerde baş-

ka bir düzenlemeyle sunuluyor. İlk kez 2012’de Londra’da 
sergilendi. Burada Pera Müzesi’nde gösterildiğinde yine 
farklı bir düzenleme vardı. Şimdi de İngiltere’nin güne-
yinde bir müzede gösterimde. 

Black Paintings ve 12 Flemish Proverbs serilerinizin 
William Blake ve Bruegel’den ilhamla üretildi. Ken-
dinizi bir ‘hikaye anlatıcısı’ olarak görmediğinizi bi-
liyorum fakat başka sanatçılar ve onların eserleriyle 
kendi pratiğinizi birleştirerek bir tür anlatı yarattığı-
nızı düşünüyorum.

Hikayeleri başlattığımı düşünüyorum, başlarını sunu-
yorum izleyicilere. Tam bir hikaye yaratmıyorum ve sonu-
nun ne olacağını bilmiyorum ama onlara başlama imkanı 
veriyorum. İşlerime kesinlikle naratif özellikleri dahil edi-
yorum ama ortaya bir sonuç koymuyorum. Black Paintings 
ve 12 Flemish Proverbs’i tutkunu olduğum sanatçılar ve 
eserleriyle diyaloğum olarak görüyorum.

Erken Rönesans resmine özel bir ilginiz var ve hatta 
bir dönem Roma’da yaşadınız. Bu ilişki üzerine konu-
şabilir miyiz?

Ben öğrenciyken hocalarımın bazıları İtalya’ya gitme-
min iyi bir fikir olabileceğini düşündü çünkü daha önce 
hiç yurt dışına çıkmamıştım. Sonra Roma’da yaşamaya 

gittim ve özellikle de Erken Rönesans resmini çok sofis-
tike buldum, çok etkilenmiştim. 

Çalışmalarınızda yüzeysel bir perspektif kullanı-
yorsunuz ve bu bana, bahsettiğiniz Erken Dönem Rö-
nesans resimlerini çağrıştırıyor, ama İstanbul’la da 
ilişkilendiriyorum bir şekilde çünkü Giotto için Bi-
zans döneminin çok önemli bir ilham kaynağı oldu-
ğunu biliyoruz. Dolayısıyla bu ilişkiler ağında sizin 
pratiğinizle Bizans dönemi arasında da bir köprü ku-
ruyorum ister istemez. Birleşik Krallık içinse çok da 
tanıdık bir tavır değil bu. 

Kesinlikle haklısınız! Bana göre perspektif oldukça ba-
sit bir şey ve çalışmalarımdaki perspektif neredeyse okul 
çocuğu seviyesinde bir çizime dayanıyor. Bu benim kendi 
kafamı karıştırmaktan kaçınma şeklim. Öğrencilik yıl-
larımdan itibaren, figürleri ve diğer ögeleri resimlerime 
katarken gölgelerle, arka planla ne yapacağımı çok da bil-
miyordum, daha doğrusu bunun üzerine çok düşünmü-
yordum. Ve söz konusu bu boş, açık alan epey de yer tu-
tuyordu çalışmalarımda. Nihayetinde bu alan renk olarak 
kendini gösterdi. İngiltere veya başka bir yerdeki herhangi 
bir resim ekoluna uyduğumu sanmıyorum tabii.

Bahsettiğimiz perspektif, bir noktadan minyatüre 
de bağlanıyor tabii.

Evet, Hindistan’a hiç gitmedim ama Hint minyatür re-
simlerine derin bir sevgim var ve kesinlikle bazı işlerim 
renk kombinasyonlarını Hint resim ve minyatürlerinden 
almıştır. 

Hem baskı resim hem de resim yapıyorsunuz. Bir fi-
kirle işe başladığınızda, medyumu nasıl seçiyorsunuz?

Sanırım ilk önce bir fikrim oluyor ve bunu yapmanın 
en iyi şekline karar veriyorum, genellikle resim tek başı-
ma tamamladığım bir süreç oluyor ama baskıları uzman 
baskıcılarla yapıyorum. Baskı atölyesinde, resim atölyem-
de durduğumdan daha az duruyorum ve resim atölyem-
de olduğum zaman istediğim kadar uzun çalışabiliyorum 
çünkü tamamen bana ait. Ama eğer baskı resim ustalarıyla 
çalışıyorsam belirli bir zamanım var ve başka bir hızda ve 
oranda çalışmak durumundayım. Bazı resimlerim oldukça 
büyük oluyor ancak The Big Country dışında baskılarım 
genellikle küçük boyutlu ve farklı bir hızda üretiliyor. 

STEPHEN CHAMBERS, DUKE OF SILENT MOUNTAINS, PANO 
ÜZERINE YAĞLI BOYA, 48X39CM,  2016-17, FS@SCSTUDIO 

, 

(ÜST SAĞ) STEPHEN CHAMBERS, STATE OF THE NATION 2&3, KETEN 
BEZI ÜZERINE YAĞLI BOYA, 160X210 CM, 2016&2017, FS@SCSTUDIO 

(ÜST SOL) STEPHEN CHAMBERS, THE TALKING TREES OF ENGLAND- 
THE HIGH COURT JUDGE, ÜÇ KATMANLI GRAVÜR BASKI 33X28 CM 

2018 FS@SCSTUDIO SANJU MATHEW AT NUTMEG EDITIONS (LONDRA) 
TARAFINDAN BASILIP SANATÇI TARAFINDAN YAYIMLANMIŞTIR



Tabii baskı resimde birden çok atölye ve ustayla çalışı-
yorum. 

Nev-i şahsına münhasır olduğu kadar diyaloğa ve 
işbirliklerine de açık çalışmalarınız. Örneğin şair 
Jack Jouet ve Londra’nın en önemli restoranlarından  
Moro’nun sahipleriyle sanatçı kitapları hazırladınız. 
Bize bu projelerden bahsedebilir misiniz?

Jack Jouet’yle olan kitabın adı Sord Vando Voo-Vo idi ve 
Fransa’da basılmıştı. İngiliz kökenli ama Fransa’da yaşa-
yan bir yayıncı tarafından. Biliyorsunuz orada ciddi bir 
sanatçı kitabı geleneği var. Kitapta Jack Jouet’nin beş şii-
rine karşılık gelen beş resim var. Jouet Fransız, ben İngili-
zim ama şiirler Tarzan’ın yazarı Edgar Rice Burroughs’un 
hikayedeki maymunlar için icat ettiği Mangani dilinde 
yazılmıştı. Tabii şiirleri benim için İngilizce’ye çevirdiler 
ama bu tamamen farklı bir çalışma şekliydi. Çok zevk al-
dığım bir işbirliğiydi fakat aynı zamanda bir kitap olduğu 
için bilgiyi nasıl sunduğunuz problemi de var, çünkü her 
şeyi aynı anda görebildiğiniz düz platformlarla çalışma-
ya alışık olduğum için sayfaları çevirmek yerine hepsinin 
aynı anda görülebilmesini istedim ve bunu gerçekleştir-
dik. Açıldığında beş-altı metreyi buluyor. Buna Leporello 
deniyor. 

Ardından aynı yayıncıdan yeni bir teklif geldi ve bu 
defa Londra’daki Moro adlı restoranın işletmecisiyle çalış-
mak istedim. Londra restoranları birbirlerinden oldukça 
farklıdır. Bu restoran İspanyol ve Kuzey Afrika mutfağı 
üzerine uzmanlaşmıştı ve burayı işleten çift bana oldukça 
yakın oturuyordu. Henüz onları tanımıyor olsam da kapı-
larına dayanıp zili çaldım. Benim deli olduğumu düşün-
düler sanırım. Tanışmamızın ardından restoranın imzası 
olan yedi yemeğe karşılık gelen yedi resim yaptım ve Long 
Feast adlı kitabı gerçekleştirdik. Kitabın tanıtımı için da 
büyük bir ziyafet verildi restoranda.

Disiplinlerarası üretiminize tiyatro ve modern dans 
dekoru alanlarını da katmışsınız. Yeni sahne tasarımı 
projeleriniz var mı?

Hepsi çok eksantrik projelerdi, sonuncusu 2001’deydi 
sanırım. Eğer teklif gelse büyük ihtimalle yine yaparım. 
İlgi çekici fikirlerle oynamayı seviyorum. Nihayetinde ben 
bir sahne tasarımcısı değilim ama bir sahne yaratmak için 
elinize Covent Garden’ın verilmesi oldukça heyecan verici. 
Tabii bu biraz da benim çalışmalarımı seven koreograf ve 
bestecilerle yollarımızın kesişmesiyle ilgili. Çağdaş dans 
her zaman farklı sanatçıların katkıda bulunabileceği çok 
açık ve bir alan.

Kraliyet Sanat Akademisi’nin bir üyesisiniz. Bir 
kraliyet akademisyeni olarak günümüz sanat dünyası 
hakkında ne düşünüyorsunuz? 

Kraliyet Akademisi’nin bir üyesi olduğumdan bu yana 
akademi bir hayli değişti. Britanya’yı çağdaş sanatçılar 
açısından gözde bir yer olarak görmeye başladı sanırım. 
Evet Londra çağdaş sanat için önemli bir merkez oldu ar-
tık ama bazen şöyle düşünüyorum; biliyorsunuz birçok 
çağdaş sanatçı sanatsal açıdan oldukça muhafazakar ve 
Londra böylesine bir merkez olduğu için bir çeşit kor-
ku var hepsinde. New York’ta şubeleri olan galerilerin 

Londra’da da yerleri var ve Hong Kong veya Şangay’da 
da belki… Böyle bir merkez... Tabii küratörün gücüyle  de 
alakalı. Bazen yanlış şeyi söylemenin tedirginliğini bile 
görebiliyorsunuz sanatçılarda. Oysaki ben hep beklenme-
dik veya alışılmadık şeyi söyleyen insanlara ilgi duymu-
şumdur. Bence bu beklenmedik şeyleri söyleme durumu-
nun artması ve özellikle de Londra’daki sanatçıların risk 
almaya başlamaları gerekiyor. Taze fikirler ve özgünlük 
bence en ilgi çekici olan şey ve eğer bu yoksa yapacak bir 
şey yok... Radikal ve özgün şeyler üreten genç sanatçıların 
biraz dışarıda bırakıldığını düşünüyorum. Bahsettiğim 
radikallik medyum ya da teknikle alakalı olmak zorunda 
değil bu arada. Geleneksel yollar da kullanılsa işleri bir-
birinden ayıran şeyler fikirlerdir ve insanlar risk almaya 
hazır olmalı diye düşünüyorum. Ben çok uzun süre önce-
sinden beri hiçbir zaman doğru zamanda ve doğru yerde 
olamayacağımı biliyordum. Bu yüzden sadece yapmak 
istediğim şeyleri yapmaya başladım ve uzun zamandır 
yaptığım da bu...

Göç, coğrafya ve insan hikayelerine kuvvetli bir il-
gisi olan bir sanatçı olarak, Brexit konusundaki dü-
şünceleriniz nedir?

Brexit gerçek bir felaket! Bence bu oran, birazı yaban-
cı düşmanlarından, birazı da mecliste temsil edildiğine 
inanmayan insanların verdiği tepki oylarından kaynak-
lanıyor -ki onlar da bundan en çok etkilenecek grup-. İn-
sanlar Britanya’nın başarılı, müreffeh bir ülke olduğunu 
düşünüyor -ki bu da bazı noktalarda doğru- ama İngilte-
re’nin güneydoğusuna doğru öyle yerler var ki, Avrupa’nın 
en fakir yerlerinden. Bu bölgeler Avrupa desteğiyle ayakta 
duruyor ve Brexit için oy veren insanlar bunlar oldular. 
Acı çekenler de onlar olacaklar. Giderek kutuplaşan bir 
dünyada yaşıyoruz. İşbirliği, buradan çıkış gibi gözükü-
yor bana, ileri gitmenin bir yolu. Kendisine gereğinden 
fazla önem veren küçük bir ulusa dönüşmek, bana faz-
lasıyla naif geliyor. En sonunda ne olacağını çok merak 
ediyorum. Britanya’yı tamamen dışlamak imkansız. Ama 
birçok imkanlarını kaybedecekler. Bu yüzden birçok şeyi 
bu imkanlar veya avantajlar olmadan gerçekleştirmek zo-
runda kalacaklar. Ben bir ekonomik felaket ve sosyal tra-
jedi olacakmış gibi hissediyorum. 

Bu olayın kültürel veya sanatsal sonuçları da olaca-
ğını düşünüyor musunuz?

Tabii ki. Gerek Britanya gerekse Avrupa’daki bilim in-
sanları, öğrenciler, sanatçılar ve uzmanlar için engeller ya-
ratacak bu durum. Yani Londra çeşitliliği çok sever. Tüm 
dünya Londra’nın içinde ve bunun bir avantaj olduğuna 
kesinlikle inanıyorum. Bu göçler İngiltere için çok yarar-
lıydı ve ne yazık ki artık buna son verilecek. 1970’lerde 
İngiltere’de büyüme anılarımdaki tatsız, dar görüşlü ülke 
artık çok daha toleranslı ve açık görüşlü. Londra’da ya-
şıyorum ve Londra’da doğdum. Londra ve İskoçya, Bri-
tanya’nın geri kalanından çok daha farklı iki yer ve bence 
İskoç politikası, İngilizlerinkinden çok daha ilginç. Lond-
ra kozmopolit bir yer ve çeşitlilik de sadece herkes orada 
olduğu için işe yarıyor. Bekleyip göreceğiz ama İngilizler 
konusunda büyük şüphelerim var.

Şu ara Londra’da Art Meets Craft adlı üçlü bir seride 
yer alıyorsunuz Anthony Bryant ve Melanie Georgaco-
poulos ile. Diğer güncel projeleriniz neler?

Şu aralar büyük protesto resimleri yapıyorum. Blowing 
Up Parliament adlı bir seri üzerine çalışıyorum. Biraz ta-
rihle oynuyorum çünkü 17. yüzyılda parlamentoyu gerçek-
ten havaya uçurmuşlardı. Genelde oldukça ciddi politik 
resimler yapıyorum ama şu ara biraz mizah da ekliyorum. 
Politik resimler yapmanın şöyle bir tehlikesi var aslında, 
tahmin edersiniz ki çok uç politik görüşlerim yok, son 
derece hümanist görüşlerim var. O zaman da yaptığınız 
politik resimlere sizinle benzer görüşte olan çok sayıda 
insan yakınlık hissediyor ve hem öngörülebilir bir hale 
geliyor çalışmalarınız hem de risk almamış oluyorsunuz. 
Buna çok dikkat ediyorum.

Son Venedik Bineali’nde paralel etkinlik olarak gerçek-
leşen sergimde Court of Redonda serisiyle birlikte Brexit’le 
ilgili üç büyük boy resmim vardı. Bunlar bir adamın bir 
attan düşmesinin üç evresi üzerineydi. İlki referandum 
olacağını ilan ettikten hemen sonra yapılmıştı. İkincisi 
ise referandumun arifesinde, üçüncüsü de sonuçlar açık-
landıktan sonra. Üçüncüyü yapmak için referandumun so-
nuçlanmasını beklemiştim. At binicisinin düştüğünü mü 
atta mı kaldığını görmek için bekledim. At İngilizler için 
önemlidir. İspanya ve İtalya’da dini resimlerin yapıldığı 
dönemde Britanya’da at binen aristokratlar resmedilirdi. 
Tabii Paolo Uccello tarafından 16. yüzyılda Floransa'da 
resmedilmiş Battaglia di San Romano adlı üç resim oldu-
ğunun farkındaydım. O resimlerde de atların belli rolleri 
vardı. Şu an o resimlerden biri Londra'da, biri Paris’te, 
diğeri ise Floransa'da ve ben Londra’daki Kraliyet Akade-
misi’ne normalde olması gerektiği gibi, üç resmi bir araya 
getirip bir sergi yapmalarını önerdim. Bu sergi oldukça 
popüler olabilirdi ve Avrupa işbirliğinin gerçek bir sim-
gesi olurdu. Ama tabii ki kurumlar bu resimleri ödünç 
vermek istemiyor. 

Şu sıra Londra’da bahsettiğiniz galeri sergisi devam 
ediyor. Orada küçük boyutlu yeni resimlerim var, bir de 
Throwing a Boot at the President adlı bir çalışmam. Çıkış 
noktam George W. Bush’un Irak’ta bir basın konferansı 
verirken Ortadoğulu bir gazetecinin ayakkabılarını çıka-
rıp ona fırlatması ve Bush’un suratındaki ifade. Bunun 
ne olduğuna veya ne anlama geldiğinde dair hiçbir fikri 
yoktu. Ve bugün resimlerde Bush değil ayakkabıyı fırlatan 
adamı resmediyor sanatçılar. Bu da benim lafın tamamını 
söylemeden, söylemek istediğimi dile getirme şeklim. Art 
Meets Craft’ta alan yetersizliği sebebiyle bu seriden sadece 
bir iş var ve serinin tamamını yakın gelecekte başka bir 
alanda sergileyeceğim.

Biraz klişe bir soruya bitirelim. İstanbul’u daha 
önce de sıklıkla ziyaret ettiniz. Bu şehirle nasıl bir 
ilişkiniz var?

İstanbul’u gerçekten seviyorum ve burada dostlarım 
var. Bazen tanıştığım İstanbullular bana iğrenç bir şehir 
olduğunu söylüyorlar ama yanıldıklarını düşünüyorum. 
Burasıyla ilgili en çok sevdiğim şeyse, sanata karşı olan 
heves. Bu bana büyük bir iyimserlik veriyor.

STEPHEN CHAMBERS, 

STEPHEN CHAMBERS, THE BIG COUNTRY 
(LONDRA, THE ROYAL ACADEMY OF ARTS 
YERLEŞTIRME GÖRÜNTÜSÜ) HER YAPRAK 
56 X 76 CM; BÜTÜNÜ 4 X 15 M, 2012, PETER 
ABRAHAMS, KIP GRESHAM TARAFINDAN THE 
PRINTSTUDIO (CAMBRIDGE) BASILIP SANAT-
ÇI TARAFINDAN YAYIMLANMIŞTIR.



C M Y CM MY CY CMY K



04671_1802_LE_BRASSUS_MEN_ART_UNLIMITED_297x420_TUR.indd   1 19/02/2018   14:42


